
© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-16 10:27:43, depuis le
216.73.216.110 1/3

Design in
Translation

MOLES, Abraham, Psychologie du kitsch,
l’art du bonheur
Paul Floutié

MOLES,  Abraham,  Psychologie  du  kitsch,  l’art  du  bonheur,  Paris,  Editions  Denoël,  coll.
Bibliothèque Médiations, 1976 ; Rééd. Psychologie du kitsch, l’art du bonheur, Paris, Univers
Poche, coll. Pocket, 2016.

Dans Psychologie du kitsch, l’art du bonheur, Abraham Moles traite du phénomène kitsch,
encore émergeant lors de la parution de l’ouvrage. Il essaye de comprendre comment il se
définit à travers ses différentes manifestations et en quoi il convient de les analyser afin de
comprendre les rapports que l’homme entretient avec son environnement.

Abraham Moles soutient que l’individu a connaissance de son environnement à travers des
médiateurs,  et  les  rapports  entretenus  avec  ces  médiateurs  doivent  nécessairement  être
analysés si l’on s’intéresse à ceux entretenus avec l’environnement. Ainsi les objets peuvent
constituer des médiateurs entre l’individu et son monde, et les rapports que la personne a avec
ses objets nous renseigneraient sur ceux qu’elle entretient avec le reste de l’environnement. Le
kitsch est,  selon  Abraham Moles,  une modalité  de  ces  rapports,  pouvant  potentiellement
s’appliquer à tout ; modalité dont l’apogée est due à un contexte particulier qui lui confère une
dimension  sociale,  et  qui  se  caractérise  principalement  par  cinq  principes  relevant  de
l’inadéquation, de la cumulation (terme employé par Moles synonyme d’accumulation), de la
synesthésie, de la médiocrité et du confort.

L’ouvrage se compose de deux parties. Une première (chapitres 1 à 5) où Abraham Moles vient
caractériser théoriquement le phénomène du kitsch, et une seconde (chapitres 6 à 14) où il
traite  de  ses  manifestations  pour  les  analyser  et  proposer  des  typologies,  alternant
développement historique et cas contemporains. L’ensemble est destiné à révéler ce qu’est le
kitsch considéré de façon neutre, sans jugement de valeur, le terme étant plutôt connoté
péjorativement.

Ainsi, pour Abraham Moles, il convient d’élaborer un concept du « kitsch » pour le rendre
appréhensible, le kitsch ayant longtemps été absent des langues latines. Il commence pour cela
par poser le cadre théorique dans lequel il compte révéler ce phénomène social lié à l’art, en
expliquant que l’être de la société moderne connaît principalement cette dernière au travers
des rapports qu’il entretient avec son environnement matériel. Il énumère ces liens et situe le
kitsch comme un nouveau mode de relation issu d’un certain mélange des précédents dans un
contexte de « civilisation bourgeoise », caractérisée par un excès des moyens sur les besoins et
basée sur la consommation. Abraham Moles fournit des principes kitsch qui permettent de le
distinguer et d’établir des subdivisions. Le principe d’ « inadéquation » est présent dans les
écarts à la fonction, lorsque les moyens sont disproportionnés aux vues des fins, quand il y a
une complexité gratuite et inutile, pouvant se manifester dans une ornementation gratuite. Le



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-16 10:27:43, depuis le
216.73.216.110 2/3

principe de « cumulation » se traduit dans la volonté de surenchère des moyens aboutissant à
un encombrement, dans l’entassement frénétique propre à la civilisation bourgeoise, voulant
combler le vide en y plaçant le plus d’éléments possibles, que ce soit des ornements ou encore
des objets, sans nécessairement qu’il y ait une cohérence, débouchant souvent sur le principe
de « perception synesthésique », lorsque les canaux sensoriels sont assaillis simultanément ou
de manière juxtaposée. Le principe de « médiocrité » est lié à l’abandon de recherche d’absolu
pouvant  caractériser  l’art  pour  une  position  moyenne,  acceptable  pour  la  masse  de
consommateurs, il peut s’agir d’une forme nouvelle mais qui ne sera pas avant-gardiste pour
autant. Enfin le principe de « confort » découle de l’absence de prise de position tranchée du
principe  précédent,  le  rapport  kitsch  étant  caractérisé  par  une  complaisance  facile  et
confortable envers l’inadéquation, l’irrationalité, ne nécessitant pas d’audace.

Abraham Moles précise ensuite que le kitsch a une fonction didactique, d’éducation au bon
goût, permettant à une classe sociale de parvenir au niveau d’exigence socio-culturel de celle
qui lui est directement supérieure en comblant ses besoins et par recherche d’imitation.

L’ouvrage traite ensuite de ses manifestations et vient resituer la genèse du kitsch au moment
de la révolution industrielle, bien que Abraham Moles précise que le rapport kitsch a toujours
existé au sein de l’art, se nourrissant de tous les styles. L’expansion des marchés, favorisant
l’intérêt pour les objets exotiques,  et  l’émergence des grands magasins,  en revendant de
véritables et des ersatz ainsi que des copies d’objets anciens, ont favorisé le développement du
kitsch, produisant une nouvelle relation entre les consommateurs aspirants au bonheur et les
commerces. L’ouvrage continue avec la réaction du fonctionnalisme, l’exacte opposé du kitsch,
se fondant sur une rationalité basée sur la fonction. Celui-ci, ayant atteint son point d’orgue
avec le Bauhaus, induit un rapport au monde fonctionnaliste ne pouvant plus être ignoré.
Cependant, selon Abraham Moles, le citoyen moyen ne parvient pas dans son comportement à
se maintenir à la hauteur de sa propre rationalité, provoquant un déclin du fonctionnalisme,
dont ne reste que des prétextes de fonctionnalité, appliqués à des objets kitsch. Le néo-kitsch
ne vient  plus  copier  l’ancien  mais  se  base  désormais  sur  l’étude des  désirs  des  masses
auxquelles  il  s’adresse  désormais  plus  qu’à  la  bourgeoisie,  se  fondant  sur  une  quête
permanente du plaisir à l’échelle de l’individu. Traitant des manifestations du kitsch dans le
domaine de la musique, qui fait appel au langage culturel déjà acquis pour être appréciée,
l’ouvrage souligne le fait que le kitsch est un facteur de ségrégation socio-culturel. Abraham
Moles  vient  ensuite  analyser  comment  l’émergence  du  supermarché,  détrônant  le  grand
magasin,  crée  un nouveau système de valeurs  psychologiques  donnant  au consommateur
l’impression qu’il est dominant et induisant un nouveau mode d’existence des objets auxquels
on  incorpore  une  péremption,  nécessaire  pour  renouveler  le  cycle  de  consommation
permanente.  Avec le  supermarché arrive également un nouveau mode de conception des
objets : faisant intervenir dans un « jeu stratégique », le designer adapte aux goûts du public
analysés par le maître du magasin les idées et formes nouvelles de l’artiste. L’ouvrage explique
que, en Occident, la complexité des assortiments d’objets est supérieure à celle des besoins,
poussant les supermarchés à créer de faux besoins par le biais du marketing, afin de masquer
ce déséquilibre et justifier des objets inutiles en leur prétextant une fonctionnalité, permettant
au kitsch de naître dans cet écart.

Hormis  les  principes  d’inadéquation,  de  cumulation,  de  synesthésie,  de  médiocrité  et  de
confort précédemment expliqués, les concepts clefs de l’ouvrage sont le « Verkitschung » et le
« quotidien ». Le Verkitschung correspond au processus de « kitschisation » d’une œuvre,
opérée par étapes par des arrangeurs,  qui  n’ont pas le génie de l’artiste mais un talent
reproductible  du  fait  d’utilisations  de  procédés  répertoriables.  Le  cadre  du  quotidien  de
l’individu, en particulier sa maison, a également un rôle fondamental dans le phénomène
kitsch. L’individu cherche à l’aménager afin d’y trouver le confort et ressentir le plaisir en y
accumulant des objets et adoptant des rites d’un mode de vie bourgeois favorisant le rapport
kitsch à son environnement, faisant intervenir les cinq principes.

Psychologie du kitsch, l’art du bonheur concerne le champ du design dans la mesure où le
rapport  kitsch se manifeste souvent dans les objets au travers les principes évoqués par



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-16 10:27:43, depuis le
216.73.216.110 3/3

Abraham Moles. Il montre que malgré les qualités didactiques qu’on peut trouver au kitsch,
celui-ci reste un symbole de mauvais goût et de ségrégation socio-culturelle. La question de
l’ornementation gratuite a pu préoccuper un certain nombre de théoriciens du design, comme
notamment Étienne Souriau qui doutait1  de la capacité de la Charte2  de Jacques Viénot à
préparer l’esthétique vers le style devant succéder au modernisme, estimant que les arts
impliqués finiraient par se faire remplacer par des arts explicites,  comportant un certain
dosage d’ornementation gratuite supplantant les arts impliqués devenus un style dépouillé ne
pouvant être apprécié éternellement. Avec ces arts explicites on retrouve également l’idée de
médiocrité et de confort, où l’aménagement des formes prend l’aspect de l’affordance, qui fait
perdre aux objets leur faculté à enrichir l’usager dans son apprentissage du mode d’utilisation.
Cet ouvrage vient également soulever un enjeu présent dans les critiques de Victor Papanek à
l’égard la finalité du design3,  le kistch allant à l’encontre de l’idée de projet éthiquement
soutenable,  car  reposant  sur  un  système  de  production  créant  de  faux  besoins  pour
fonctionner, et ayant une péremption incorporée afin de se renouveler perpétuellement.

Paul FLOUTIÉ, Master 1 « Design, Arts, Médias », Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2022-2023.

SOURIAU, Etienne, Présent, Passé, Avenir du problème de l’1.
VIÉNOT, Jacques, La Charte de l’2.
PAPANEK, Victor, *3.


