
© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-16 11:42:10, depuis le
216.73.216.110 1/5

Design in
Translation

Beauté ordinaire
Marie Grolier

1. Définition
Dans La Beauté des objets du quotidien, Soetsu Yanagi expose le concept de « beauté ordinaire
». D’après le Larousse, le terme « beauté » désigne « la qualité de quelque chose qui est beau,
conforme à un idéal esthétique1 » tandis que le terme « ordinaire » renvoie à « quelque chose
qui  ne  dépasse  pas  le  niveau  commun  ;  banal,  quelconque,  médiocre2.  »  La  définition
d’ « ordinaire » est particulièrement problématique au regard de l’oeuvre de Soetsu Yanagi,
puisque l’ordinaire est pour lui synonyme de beauté — donc conforme à la définition de son
idéal — et justement pas de médiocrité. L’auteur décrit notamment l’ordinaire comme étant
davantage significatif que l’extraordinaire, ce que met en lumière la citation suivante :

« L’art populaire ne devrait pas être le résultat d’un sens de l’extraordinaire; il doit
être quelque chose d’ordinaire, né de l’ordinaire. Il y a des situations où le banal et
ordinaire est bien plus significatif que l’extraordinaire. »

Soetsu, YANAGI, The Beauty of Everyday Things, London, Penguin Books, 2019, p. 21.

2. Du japonais au français
Dès les années 1920, Soetsu Yanagi expose le concept de « beauté ordinaire », situé au cœur
de sa philosophie. Le concept est d’ailleurs l’un des principes majeurs du mouvement des Arts
Populaires3,  ou « mingei4  »,  qu’il  fonde en 1925 avec deux céramistes,  Kawai  Kanjiro et
Hamada Shoji. Le terme apparaît dès le premier chapitre de Qu’est-ce que l’Art Populaire5?
dans le contexte d’une définition esthétique du mouvement.

Si Soetsu Yanagi est souvent connu pour la formule « yo no bi », c’est-à-dire « beauté de
l’usage6 », une autre expression apparaît en 1926, celle de « zakki no bi », soit « beauté des
objets  courants7  »  qui  donne d’ailleurs  son nom à l’ouvrage.  Néanmoins,  l’un des  textes
originaux, « À propos des Arts Populaires8 » met en lumière quelques nuances dans le concept.
Soetsu Yanagi mentionne l’expression « taira no bi » qui, en langue japonaise, s’écrit avec les
caractères suivants : « 平の美 ». Si la beauté est désignée par le caractère « 美 » lu « bi », il est
intéressant de s’arrêter sur le caractère « 平 » lu « taira » qui peut non seulement désigner
l’ordinaire mais aussi « la simplicité, l'équanimité, la paix et la tranquillité ».

Au regard des traductions entre le japonais, le français mais également l’anglais, le concept



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-16 11:42:10, depuis le
216.73.216.110 2/5

présente différentes nuances, propres à la complexité de la langue d’origine, nuances qui sont
néanmoins écartées après traduction et qui, on s’en doute, font perdre de la richesse au terme
japonais. Une difficulté supplémentaire est également à considérer dans la mesure où les dates
d’écriture ne sont pas toutes connues, ce qui pose pour situer le contexte exact dans lequel la
pensée a été développée.

3. Explication du concept
Le concept, tel qu’il est développé par Soetsu Yanagi, peut être résumé. Il désigne l’essence-
même de la beauté qui se trouve dans les objets ordinaires — décrit, selon le terme zakki,
comme des objets fonctionnels, constants, communs, abordables et remplaçables. C’est parce
qu’ils sont intégrés pleinement au quotidien, que ces objets sont significatifs et qu’ils sont
dignes d’être reconnus comme beaux. D’après l’auteur, l’industrialisation massive des biens
d’usage a mené à un déclin de l’appréciation esthétique9. Reconnaître la valeur esthétique des
objets ordinaires est le moyen de réhabiliter la beauté dans le quotidien tel que l'auteur le
souligne dans le passage suivant :

« Il n’y a pas d’opportunité plus grande pour apprécier la beauté qu’à travers leur
usage dans nos vies quotidiennes, pas de d’opportunité plus grande pour entrer en
contact avec le beau. »

Soetsu, YANAGI, The Beauty of Everyday Things, London, Penguin Books, 2019, p. 11.

De quelle manière se manifeste la beauté dans les objets du quotidien ? À travers l’analyse
d’objets  issus  de  l’artisanat  japonais,  Soetsu  Yanagi  élabore  les  critères  de  son  idéal
esthétique. Sont mentionnés la sélection des matériaux, l’emploi de méthodes de production
appropriées à l’objet et l’attention au détail. Ces éléments sont une condition pour qu’un objet
du quotidien s’inscrive dans la notion de beauté telle qu’elle est exposée à travers l’esthétique
mingei10.  Au-delà  de  l’aspect  fonctionnel,  bien  qu’essentiel,  Yanagi  Soetsu  insiste
particulièrement  sur  une  démarche  de  production  basée  l’honnêteté  et  la  sincérité  afin
d’appartenir au champ du beau11. La citation suivante insiste notamment sur le critère qui
différencie les objets, dignes de beauté, de ceux qui ne le sont pas, définie par le rapport avec
le but pratique :

« Si nous définissions seulement mingei comme des objets pratiques utilisés par les
gens  ordinaires,  toutes  sortes  de  choses  bas-de-gamme exposées  en  magasin
correspondraient au critère. Parmi les objets mingei, nous voulions uniquement
inclure ceux dotés de certaines caractéristiques spécifiques.  Un trait  essentiel
devrait être que les objets remplissent sincèrement le but pratique pour lequel ils
ont été créés. »

Soetsu, YANAGI, The Beauty of Everyday Things, London, Penguin Books, 2019, p. 4.

4. Problématisation
À travers  sa  prise  de  position,  Soetsu Yanagi  vise  à  réhabiliter  la  beauté  des  objets  du
quotidien et, plus largement, de l’artisanat. Le quotidien est le contexte idéal pour apprécier la
beauté, le quotidien et la beauté apparaissent indissociables. C’est parce que ces objets sont
récurrents dans nos environnements et que leur nécessité se manifeste dans la vie de tous les
jours, qu’il est possible d’en apprécier les qualités esthétiques12. La citation suivante met en
avant ce lien intrinsèque entre la vie et la beauté :



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-16 11:42:10, depuis le
216.73.216.110 3/5

« Si  la vie et  la beauté sont considérées comme appartenant à des domaines
différents, nos sensibilités esthétiques vont progressivement déclinées. Pour que la
beauté puisse prospérer dans ce monde et que nous gagnions une compréhension
plus profonde de la beauté, il est nécessaire que l’utilitaire soit aussi le beau. »

Soetsu, YANAGI, The Beauty of Everyday Things, London, Penguin Books, 2019, p. 10.

Cette citation met bien évidemment en lumière la similarité de la pensée de Soetsu Yanagi
avec celle de Paul Souriau sur l’aspect indissociable de l’utile et du beau13. Ce dernier laisse à
penser que la beauté d'un objet découle de sa forme, elle-même déterminée par sa fonction —
d’après Soetsu Yanagi, la beauté d'un objet vient de son adéquation avec le but pratique pour
lequel il a été créé. « La charte de l’Esthétique Industrielle14 » de Jacques Viénot présente
également des similarités avec La beauté du Objets du Quotidien. Parmi elles, l’approche de la
conception avec honnêteté et sincérité évoquée par la loi de probité — notamment le choix de
matériaux de qualité — ainsi que l’adéquation entre la forme et la forme avancée par la loi de
l’aptitude à l’emploi et de la valeur fonctionnelle, qualités que Yanagi Soetsu attribuent à un
objet mingei.

Néanmoins, La Beauté des Objets du Quotidien révèle un paradoxe majeur dans la pensée de
Soetsu  Yanagi.  Le  quotidien  est  le  contexte  idéal  pour  apprécier  la  beauté  des  choses
ordinaires, ce qui implique que cette appréciation est accessible. Mais loin d’une idée d’une
appréciation de la beauté qui serait innée et à la portée de chacun, l’appréciation de la beauté
n’apparaît pas se faire sans une connaissance préalable, idée développée dans le chapitre très
justement appelé « Voir et savoir15  » dont est tirée la citation suivante et qui souligne la
nécessité du savoir dans l'appréciation de la beauté :

« En regardant quelque chose de beau, notre expérience est-elle complète sans
connaissance de l’objet de beauté ? Sans un modicum de savoir, pouvons-nous
réellement dire que l’on “voit” au sens le plus complet du terme ? […] manquer de
l’habilité de voir signifie manquer du fondement primaire pour l’appréciation de
l’art. »

Soetsu, YANAGI, The Beauty of Everyday Things, London, Penguin Books, 2019, p. 270.

Alors  même  que  Soetsu  Yanagi  critique  la  hiérarchie  entre  les  beaux-arts  et  les  objets
ordinaires, il est possible de se demander si Soetsu Yanagi ne reproduit pas une hiérarchie
entre, d'une part, les objets — ceux qui sont dignes d’être appréciés comme beaux et ceux qui
ne le sont pas — et, d'autre part, les personnes en mesure de reconnaître cette même-beauté
— celles qui ont la connaissance préalable et celles qui ne l'ont pas.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-16 11:42:10, depuis le
216.73.216.110 4/5

Figure 1. Les principes de la beauté ordinaire, Marie Grolier

Marie GROLIER, Master 1, « Design, Arts, Médias », Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2022-2023



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-16 11:42:10, depuis le
216.73.216.110 5/5

Beauté, dans Le Larousse, cf.1.
Ordinaire, dans Le Larousse, cf.2.
MARQUET, Christophe, « Yanagi Soetsu et l’invention des “arts populaires”: remise en3.
perspective », Cipango. Cahiers d’Études Japonaises, n°16, 2009, Paris, INALCO, p. 3. 
VIATTE, Germain (dir.),  L’esprit  mingei  au Japon,  Arles,  Actes Sud/Musée du quai4.
Branly,  2008.  Catalogue  de  l’exposition  «  L’esprit  mingei  au  Japon,  de  l’artisanat
populaire au design », présentée dans la galerie du jardin du Musée du quai Branly du
30 septembre 2008 au 11 janvier 2009. 
YANAGI, Soetsu, The Beauty of Everyday Things, London, éd. Penguin Books, collection5.
Penguin Modern Classics, traduit par Michael Brase, 2019, p. 1. 
MARQUET, Christophe, op. cit., p. 3. 6.
« 雑器の美 » (zakki no bi) cf.7.
« 改めて民藝について» (aratamete min gei ni tsuite) cf.8.
YANAGI, Soetsu, op. cit., p. 5. 9.
Ibidem, p. 4. 10.
Ibid., p. 4. 11.
YANAGI, Soetsu, op. cit., p. 10. 12.
SOURIAU, Paul, La Beauté Rationnelle, Paris, éd. Félix Alcan, 1904. 13.
VIÉNOT, Jacques, « La Charte de l’14.
YANAGI, Soetsu, op. cit., p. 267. 15.


