
© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 11:40:21, depuis le
216.73.216.155 1/4

Design in
Translation

Homo faber
Louis Rubellin

1. Définitions
Le Trésor de la Langue Française, à l’entrée « homo » (substantif masculin), nous indique qu’il
s’agit d’abord d’un terme d’ethnologie et de paléontologie qui renvoie au « genre homo[,
]genre de primates auquel appartient l’homme », puis à un individu de l’espèce humaine. Dans
la seconde partie de l’article, la définition se précise si elle se trouve déterminée par un
adjectif latin, auquel cas cet adjectif « évoque la caractéristique qui distingue, qui marque un
progrès d’une race ou d’une société autre ». Et immédiatement de donner l’exemple d’homo
faber, défini par « homme ouvrier ».

CNRTL  (TLFi ) ,  Homo ,  [En  l igne] ,  Consul té  le  13  novembre  2023,  URL  :
https://www.cnrtl.fr/definition/homo

Le dictionnaire Larousse en ligne donne pour la locution homo faber la définition suivante :

«  Chez  Bergson,  désigne  l’homme  maître  de  la  technique,  appliquant  son
intelligence à la “fabrication”. »

Dictionnaire Larousse [En ligne], consulté le 13 novembre 2023, URL :
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/homo_faber/10910481

Remarquons d’abord la tension induite par la juxtaposition du terme d’homo, qui renvoie au
caractère de l’être humain en tant qu’espèce, à celui de faber, qui, en rappelant ses capacités
techniques, le sort du règne de la nature. D’emblée, également, l’homo faber se distingue de
termes similaires – homo sapiens en premier lieu, qui est le taxon de notre espèce – par sa
qualité de concept philosophique : Bergson est immédiatement cité par le Larousse, et il en va
de même pour le bref article Wikipédia portant sur cette notion1.

Le terme apparaît en effet dans L’Évolution créatrice dans un mouvement de redéfinition de
l’intelligence de l’espèce humaine, laquelle ne se trouverait pas dans les idées – que le temps
effacera – mais dans les inventions :



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 11:40:21, depuis le
216.73.216.155 2/4

« Si nous pouvions nous dépouiller de tout orgueil, si, pour définir notre espèce,
nous  nous  en  tenions  strictement  à  ce  que  l’histoire  et  la  préhistoire  nous
présentent comme la caractéristique constante de l’homme et de l’intelligence,
nous  ne  dirions  peut-être  pas  Homo  sapiens,  mais  Homo  faber.  En
définitive,  l’intelligence,  envisagée  dans  ce  qui  en  paraît  être  la  démarche
originelle, est la faculté de fabriquer des objets artificiels, en particulier des outils
à faire des outils et, d’en varier indéfiniment la fabrication. »

Henri, BERGSON, L’évolution créatrice,  Paris, Presses Universitaires de France, Quadrige,
1941 (2016), p. 140

Lier l’homo faber à une réflexion sur le design, c’est donc articuler invention technique et
pensée  esthétique  dans  la  (re)création  d’un  objet,  en  en  soulignant  bien  la  nature
« fabriquée ». On peut, à cet égard, évoquer le concept d’Art faber, qui entend regrouper sous
ce terme, de façon rétroactive, les œuvres d’art « qui racontent les mondes économiques
autant qu’elles les façonnent2  » :  on peut penser au Chant du Styrène  d’Alain Resnais et
Raymond Queneau, à la fois mise en scène artistique de la fabrication du plastique et, en tant
que film de commande pour Pechiney, révélateur de l’influence des arts sur l’image d’une
entreprise, et, de là, sur ses choix3.

2. De la langue d'origne au français
Homo faber est un terme latin qui n’est pas traduit d’une langue à l’autre.

On peut trouver deux explications à cela : la première, déjà évoquée, est celle de l’homologie
avec le terme scientifique renvoyant à notre espèce, et est celle que retient Bergson lorsqu’il
fait ressurgir le terme dans le champ philosophique du XX^ème^ siècle.

Pour autant, s’il l’a remobilisé, ce n’est pas Bergson qui a créé ce terme : d’après le Wikipédia
anglophone, sa première occurrence se retrouve dans les Sententiae du politique et homme de
lettres romain Appius Claudius Caecus (mais sans source à l’appui). Concrètement, le texte
duquel  serait  extraite  cette  citation  est  douteux  et  les  spécialistes  divergent  sur  son
exactitude ; on peut néanmoins se référer à l’édition établie par Léon Hermann :

« \< unus > est \< homo > suae quisque faber fortunae. »

[« L’homme est le fabricant de sa propre destinée »]

Léon, HERMANN, « Les « Sententiae » d’Appius Claudius Caecus », dans Hommages à Jean
Bayet, Bruxelles-Berchem, Latomus Revue d’études latines, volume LXX, 1964, p. 257

Dans les faits, ce n’est pas tant l’origine exacte du terme qui importe que l’héritage humaniste
que le latin charrie, faisant de l’homo faber un des concepts qui permet de placer l’homme au
centre de l’univers et de le sortir de sa nature. Hannah Arendt, reprenant en anglais cette
notion dans Condition de l’homme moderne, lui apporte cet enrichissement fondamental qu’est
l’idée d’œuvre (work).

« The work of our hands, as distinguished from the labor of our bodies – homo
faber who makes and literally  “works upon” as distinguished from the animal
laborans which labors and “mixes with” – fabricates the sheer unending variety of
things whose sum total constitutes the human artifice. 4 »



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 11:40:21, depuis le
216.73.216.155 3/4

Hannah ARENDT, The Human Condition, Chicago, University of Chicago Press, 1958 (1998), p.
136

3. Explication du concept
Dans la philosophie de Arendt, l’homme est un être toujours conditionné, par la nature comme
par tout objet qu’il crée. Sa vita activa est fondée sur le travail, sur l’œuvre et sur l’action,
dans cet ordre. L’œuvre est l’activité par excellence de l’homo faber, et renvoie à la non-
naturalité  de  l’existence  humaine  (l’opposant  de  ce  fait  au  seul  «  travail  »  de  l’animal
laborans) : la production doit d’abord faire advenir un monde d’objets régis par une logique de
fins  et  de  moyens,  et  non  simplement  aider  le  processus  vital.  C’est  cela  qui  permet  à
l’humanité d’avancer dans de nouveaux âges, comme le relevait Bergson avec la machine à
vapeur.  Mais,  si  l’œuvre  permet  d’extraire  homo faber  de  sa  première  condition,  elle  le
conditionne à nouveau par une automatisation grandissante où priment les machines. L’œuvre
de l’homo faber est prise de part en part dans une perspective utilitariste : il s’agit d’abord de
créer des objets d’usage, qui pourront être constamment remplacés.

Pour Arendt, cette façon de penser en fins et en moyens est absurde du fait qu’elle est infinie
et que cette infinité risque, de plus, de mener l’homme à un sentiment de démesure. Parce que
l’on fabrique d’abord des objets d’usage, « le produit fini devient un moyen », et parce que
l’homo faber se sert de ces objets pour accomplir ses fins, « l’instrumentalité productive et
limitée de la fabrication se change en instrumentalisation illimitée de tout ce qui existe5 ».
Homo faber est donc une notion problématique portant en elle le péril « anthropocentrique »
de le considérer comme le stade suprême du développement humain.

4. Problématisation
La critique de l’homo faber qui ne l’envisage que sous son rapport à l’utilité est tributaire
d’une pensée parnassienne selon laquelle « il n’y a vraiment de beau que ce qui ne peut servir
à rien ; tout ce qui est utile est laid, car c’est l’expression de quelque besoin, et ceux de
l’homme sont ignobles et dégoutants »6. Selon Arendt, l’automatisation a écarté la possibilité
que les produits « fabériens », de plus en plus conçus par des machines, le soient selon l’idée
humaine  de  beauté  :  on  fabrique  des  produits  qui  accomplissent  certaines  fonctions
fondamentales, mais dont la forme sera avant tout déterminée par la machine7. Invoquer homo
faber et effectuer une dichotomie, d’ailleurs assez arbitraire, entre travail et œuvre, permet à
Condition de l’homme moderne de pointer le danger de l’aliénation dans sa critique de la
modernité, sans recourir à la pensée de Marx dont l’autrice critique la trop grande place
laissée à la subjectivité. La référence à l’espèce induite par le taxon permet de naturaliser le
produit-œuvre  et  d’opérer  un  déplacement  matérialiste  de  l’aliénation.  Ce  n’est  plus  qui
possède  le  produit  mais  bien  la  qualité  du  produit  qui  prime,  notamment  en  termes  de
pérennité et de durée : il y a aliénation par la prééminence grandissante de la consommation
qui conduit les objets créés par l’œuvre d’homo faber à disparaître aussi rapidement que les
produits du travail de l’animal laborans.8

Penser homo faber dans le cadre du design pourrait peut-être résoudre en partie la tension
entre utilitarisme (machinisme ?) et beauté (et pérennité). Certes, la fonction première du
design est de répondre à des besoins, de fabriquer de nouveaux objets, retrouvant, en cela, la
destination de l’homo faber, mais sa part artistique héritée de la pensée du Bauhaus articulant
intrinsèquement beau et utile redonne toute sa place à un travail esthétique sur la forme, sans
sacrifier la fonction de l’objet.

L’idée d’un « art faber » va dans ce sens, et théorise inversement un mouvement artistique qui
traverserait les époques dans lequel « s’inspirer des mondes économiques [serait] perçu par
les artistes comme un véritable défi esthétique9  ». Passant outre la dichotomie entre l’art
mineur que serait l’artisanat, voire entre ce qui n’est quasiment pas considéré comme un art,



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 11:40:21, depuis le
216.73.216.155 4/4

l’industrie, et les arts majeurs que seraient les Beaux-Arts, cette redéfinition de l’homo faber
comme ayant aussi un sens esthétique trouverait dans le design un possible accomplissement.

Louis  Rubellin,  pré-master  Lettres  modernes  à  l’ENS  de  Lyon,  supervisée  par  Occitane
Lacurie, 2023-2024.

Lourdes, ARIZPE, Jérôme DUVAL-HAMEL, Collectif de l’Art faber, Petit traité de l’Art2.
faber, Arles, Actes Sud, 2022, quatrième de couverture 
Ibid., p. 73 et p. 119, sqq. ; pour le film :3.
« L’œuvre de nos mains, par opposition au travail de nos corps – l’homo faber qui fait,4.
qui « ouvrage » par opposition à l’animal laborans qui peine et « assimile » –, fabrique
l’infinie  variété  dont  la  somme  constitue  l’artifice  humain.  »  (traduction  Georges
Fradier, 1961) 
Hannah, ARENDT, Condition de l’homme5.
Théophile,  GAUTIER, Préface de Mademoiselle de Maupin,  Paris,  Flammarion, coll.6.
Littérature et civilisation, 1834 
Hannah, ARENDT, op. cit., 1961, p. 265 7.
Jennifer, RING, « On Needing Both Marx and Arendt: Alienation and the Flight from8.
Inwardness  »,  Political  Theory,  vol.  17,  n°3,  1989,  p.  432-448  (en  ligne  :
https://doi.org/10.1177/0090591789017003004).
L’article affirme qu’il ne faut pas choisir entre Arendt et Marx et que les deux théories
se retrouvent plus que l’on ne peut s’y attendre : leurs limites respectives se trouvent
complétées par les apports de l’autre. Parmi les limites en question, celle de la frontière
exacte entre homo faber et animal laborans, le travail du second étant nécessaire à
l’œuvre du premier (le maçon nécessaire à l’architecte). 
Lourdes, ARIZPE, Jérôme Duval-Hamel, Collectif de l’Art faber, op. cit., p. 70. 9.


