
© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:45:09, depuis le
216.73.216.170 1/5

Design in
Translation

Aura
Maïa Godin

1. Définition
Avant d’être un concept clef de la théorie esthétique du philosophe allemand Walter Benjamin,
l’aura est plus largement connue dans son acception ésotérique dès la fin du XIXe siècle. Celle-
ci désigne alors une sorte de halo lumineux et coloré émanant d’un être, nimbant son corps ou
sa tête, enveloppant ses énergies ainsi que sa destinée (passé, présent et proche avenir). C’est
à cette conception théosophique, courante à l’époque de Benjamin, que s’oppose le philosophe.
L’aura  apparaît  dans  ses  écrits  dès  1930,  notamment  dans  ses  textes  concernant  des
expériences avec le  haschisch,  et  devient  un concept central  dans deux de ses ouvrages
majeurs sur la photographie, sa Petite histoire de la photographie en 1931 et dès la première
version de L’œuvre d’art à l’époque de sa reproductibilité technique en 1935. Toutefois, la
théorisation  du  concept  ainsi  que  le  point  de  vue  qu’en  a  Benjamin  évolue  de  manière
signifiante jusqu’en 1939, dans un rapport ambivalent à la modernité et à la tradition.

Dans  sa  Petite  histoire  de  la  photographie,  Benjamin  définit  d’abord  l’aura  comme  un
phénomène touchant à la fois aux objets historiques – dont les œuvres d’art – et naturels, étant
« un singulier entrelacs d'espace et de temps, unique apparition d'un lointain, aussi proche
soit-elle1 ». L’aura réunit ainsi des caractéristiques de distance, d’unicité et d’authenticité et
est,  selon lui,  vouée à disparaître à l’heure moderne de la reproductibilité technique des
œuvres d’art.

« The camera is indeed the instrument of “fast seeing”, as one confident modernist,
Alvin  Langdon  Coburn,  declared  in  1918,  echoing  the  Futurist  apotheosis  of
machines and speed.  Photography’s present mood of  doubt can be gauged by
Cartier-Bresson’s recent statement that it may be too fast. The cult of the future (of
faster and faster seeing alternates with the wish to return to a more artisanal,
purer past-when images still had a handmade quality, an aura. This nostalgia for
some  pristine  state  of  the  photographic  enterprise  underlies  the  current
enthusiasm for daguerreotypes, stereograph cards, photographic cartes de visite,
family snapshots, the work of forgotten nineteenth – and early-twentieth-century
provincial and commercial photographers 2. »

Susan,  SONTAG,  «  Évangiles  photographiques  »,  dans  Sur  la  photographie,  (1977),  P.
Blanchard (trad.), Paris, Christian Bourgois, 2008.

Dans son recueil d’essais On photography, publié en 1977, Susan Sontag observe et interroge



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:45:09, depuis le
216.73.216.170 2/5

le rôle et l’histoire de la photographie dans nos sociétés. Ses écrits sont marqués par un
héritage benjaminien explicite dans le corps de l’ouvrage, mais également dans le titre de son
dernier chapitre, « A Brief Anthology of Quotations (Homage to W. B.) », faisant référence à
l’ambition non réalisée du philosophe allemand de créer un ouvrage critique entièrement
citationnel.  L’essayiste  et  militante  américaine  discute  ainsi  sa  théorie  de  l’aura  en
questionnant ses limites, en particulier dans le chapitre « Évangiles photographiques ». Dans
l’extrait cité, Sontag introduit le concept au cœur d’une tension opposant un culte du temps
moderne, qui serait celui de la rapidité, et donc de la production et reproduction mécanisée
des images, à un désir de retrouver un temps passé, où la main était encore à l’origine de
l’image et que cette dernière possédait alors une aura. Sontag suit la théorie benjaminienne en
notant le déclin de l’aura de l’œuvre dans ce temps du futur, accéléré, tout en notant une
« nostalgie » parallèle de cette perte auratique, menant certains à retourner vers des formats
photographiques plus anciens et artisanaux. La tension paradoxale exposée par Sontag permet
de situer l’aura du côté d’un temps passé qui serait plus « pur », ainsi idéal et sacré, face à un
futur moderne qui serait,  par conséquent « impur », artificiel et altéré. Implicitement, on
devine que l’aura, telle que la définit Benjamin et la rapporte Sontag, aurait quelque chose de
traditionnel tenant aux origines et aux valeurs rituelles et culturelles de l’art. Son déclin dans
les temps modernes suggère donc un bouleversement historique et artistique.

2. De la langue d'origine au français
À l’Antiquité, que ce soit en grec, (αὔρα, apparenté à ἀήρ, aêr) ou en latin (aura), le mot
renvoie d’abord à de l’air en mouvement, une brise, un souffle. Son sens évolue toutefois pour
toucher  plus  spécifiquement  au  divin,  renvoyant  à  l’air  lumineux  émanant  des  déités,
représenté dans l’art par une draperie gonflée par le vent. Dans la mythologie grecque, la plus
jeune des Titanides, punie par Artémis pour par avoir comparé son corps à celui de la déesse
par hybris, puis transformée par Zeus en brise, se prénomme ainsi Aura.

De  part  ces  étymologies  grecque  et  latine  communes  à  de  nombreuses  langues  indo-
européennes,  le  terme  est  identique  en  allemand,  anglais,  français,  néerlandais,  italien,
espagnol ou encore en suédois. Le sens moderne apparaît en français à la fin du XVIIIe siècle et
son importance actuelle remonte au XIXe siècle. L’aura quitte ainsi le domaine du divin pour
redescendre vers la vie terrestre et concerner plus particulièrement le corps humain, tant dans
le domaine médical – l’aura désignant un symptôme annonçant une crise (asthme, migraine,
épilepsie…) – que celui de l’occultisme – l’aura renvoyant alors à une émanation invisible ou
une atmosphère immatérielle se dégageant d’une personne. Par extension, l’aura peut être
comprise comme l’image ou la réputation émanant de quelqu’un, mais également comme la
résonnance que peut avoir une œuvre d’art dans la sensibilité d’un individu.

3. Explication du concept
Si l’aura apparaît dès 1930 sous la plume de Benjamin, la définition qu’il en donne évolue
nettement  lors  de  cette  décennie.  Nous  tenterons  ici  d’éclairer  quelque  peu  ce  concept
difficilement  cernable  et  vaporeux  –  à  l’image  de  ce  halo  ésotérique,  énergétique  et
évanescent, ou celui, parfois visible sur les premières photographies, auréolant ses sujets. En
1931, dans Petite histoire de la photographie, Benjamin définit l’aura comme une réciprocité
technique et sociale entre la photographie à ses débuts et la bourgeoisie en ascension. Cette
correspondance précaire se morcelle avec le début de l’industrialisation de la photographie, au
début  du  XIXe  siècle  et  dès  1936,  dans  L’œuvre  d’art  à  l’époque  de  sa  reproductibilité
technique , la définition benjaminienne de l’aura change pour désigner son unicité, « son hic et
nunc, son existence unique au lieu où elle se trouve. Sur cette existence unique, exclusivement,
s’exerçait son histoire (…). Le hic et nunc de l’original forme le contenu de la notion de
l’authenticité, et sur cette dernière repose la représentation d’une tradition qui a transmis
jusqu’à nos jours cet objet comme étant resté identique à lui-même3 ».



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:45:09, depuis le
216.73.216.170 3/5

L’aura désignerait donc ce qui, émanant de l’œuvre d’art, exprimerait son authenticité, son
inscription dans un lieu, un temps et une tradition. Selon Benjamin, l’aura procède d’une
valeur cultuelle traditionnelle qui renvoie aux origines sacrées de l’art, autrefois utile dans une
vie quotidienne marquée par la foi. À partir de la Renaissance, le culte religieux fut remplacé
par un culte de la beauté, nouvelle valeur sacrée. Dès lors, si l’époque moderne marque la
disparition progressive et inévitable de l’aura, l’art défend toutefois l’authenticité de l’œuvre et
voue un culte à sa beauté – simulacre de l’aura première.

Benjamin aborde d’abord l’aura de la photographie pour étendre son étude à celle de l’art en
général, dont le déclin est symptomatique d’une crise de l’art, elle-même signe d’une crise
sociale de la modernité (triomphe de la bourgeoisie et d’une économie capitaliste). Benjamin
débute L’œuvre d’art à l’époque de sa reproductibilité technique en affirmant qu’« il est du
principe de l’œuvre d’art d’avoir toujours été reproductible. Ce que des hommes avaient fait,
d’autres pouvaient toujours le refaire4 ». Pour autant, Benjamin note que « la reproduction
mécanisée de l’œuvre d’art représente quelque chose de nouveau5 ». Gagnant en intensité, ces
procédés de reproduction modernes permettent une certaine immédiateté qui accompagne
progressivement l’imprimé, à l’époque du développement des premiers médias de masse. La
photographie dépasse finalement la technique de la lithographie : « Pour la première fois dans
les procédés reproductifs de l’image, la main se trouvait libérée des obligations artistiques les
plus importantes, qui désormais incombaient à l’œil seul. Et pour la première fois dans les
procédés reproductifs de l’image, la main se trouvait libérée des obligations artistiques les plus
importantes, qui désormais incombaient à l’œil seul. De même que la lithographie contenait
virtuellement le journal illustré ainsi la photographie, le film sonore6 ». On peut noter que
l’extrait précédemment cité de Susan Sontag fait particulièrement écho à ce passage. Celui-ci
observe en effet une accélération moderne qui va de pair avec un culte du futur, de la vitesse,
et qui détache finalement l’œuvre de la main, ainsi que de son aura.

Dans Petite histoire de la photographie  et L'œuvre d'art à l'époque de sa reproductibilité
technique, ce tournant historique que représente le déclin de l’aura est présenté positivement
par Benjamin. Dans sa théorie esthétique révolutionnaire, cette disparition permettrait  du
même coup une désacralisation de  l’art,  une démocratisation de  son accès,  ainsi  qu’une
émancipation politique de l’homme moderne. Ce déclin est toutefois corrélé à une forme de
nostalgie,  également  mentionné  par  Sontag  ;  néanmoins  Benjamin  précise  que  toute
restauration artificielle de l’aura n’est qu’une illusion. En tant que technique de production et
reproduction mécanisée, la photographie atteste de la perte de l’original, et donc de l’aura,
marquant ainsi la transition de la valeur cultuelle à la valeur culturelle.

À partir de 1936, Benjamin ne voit plus d’un œil si positif le déclin de l’aura à l’ère de la
reproductibilité technique et exprime finalement un regret et une crainte face à une tradition
qui se perd sans contrepartie. Il propose ainsi en 1939 une dernière définition de l’aura :
« avoir l’expérience de l’aura d’un phénomène, soulignera encore Benjamin, c’est lui conférer
le pouvoir de lever les yeux7».

4. Problématisation
Mis à l’épreuve du temps, la photographie et le film sur pellicule semblent finalement démentir
la théorie benjaminienne. C’est déjà ce qu’observait Susan Sontag dans Sur la photographie:

« part of the built-in interest of photographs, and a major source of their aesthetic
value, is precisely the transformations that time works upon them, the way they
escape the intentions of their makers. Given enough time, many photographs do
acquire an aura. (…) all photographs are interesting as well as touching if they are
old enough 8 ».



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:45:09, depuis le
216.73.216.170 4/5

Susan, SONTAG, Sur la photographie, P. Blanchard (trad.), Paris, France, Christian Bourgois,
2008, p. 174.

Ainsi, dans son article « Aura, destruction et reproductibilité numérique », publié en 2008 dans
la  revue  de  c inéma  é lec t ron ique  Hors  Champ ,  l e  pro fesseur  d ’é tudes
cinématographiques André Habib constate, dans le prolongement de la pensée du chercheur
italien Paolo Cherchi Usai, une « réévaluation rétroactive de la notion d’aura » : « il semble
que l’une des choses qui frappe les observateurs de la chose cinéma (…), c’est le fait que, à
mesure que le temps passe, que la télévision, puis la vidéo, le numérique et la multiplication
des  supports  de  diffusion  diversifient  l’accès  aux  œuvres,  la  pellicule  filmique  se  trouve
bonifiée  des  traits  de  l’aura,  que  le  cinéma,  selon  Benjamin,  avec  les  autres  arts  de  la
“reproductibilité technique”, était censé avoir liquidé9  ».  L’ouvrage de Paolo Cherchi Usai
mentionné par André Habib, The Death of Cinema (2001), repose en effet sur l’idée que le
cinéma n’est pas un art de la reproduction, mais bien de la répétition, « soulignant le hic et
nunc  de  chaque  expérience  de  projection,  rendant  toute  restauration  d’une  expérience
originale impossible10 ». La singularité irréductible de l’expérience proposée par le médium
ainsi que sa dégradation dans le temps nuanceraient ainsi la disparition de l’aura que notait
Benjamin dans les années 1930.

Pour autant, notre époque contemporaine invite à prolonger ces questionnements autour de
l’aura  de l’œuvre d’art  ainsi  que son déclin.  À  l’heure  du numérique,  la  reproductibilité
technique se diversifie et touche l’art, les médias, mais également le vivant par le biais des
biotechnologies, telles que le clonage ou les modifications génétiques. Les nouveaux supports
dématérialisés des œuvres d’art numériques signent-ils définitivement la perdition effective de
l’aura ? Dire que ceux-ci sont absolument exempt des affres du temps est toutefois faux ;
certaines  expérimentations  photographiques  et  vidéo  –  comme le  film  court  du  cinéaste
allemand Thomas Kutschker Me, Myself and I in the Age of Download (2010) – jouent ainsi sur
leur détérioration progressive à travers les procédés de téléchargement et copie numérique
sur internet. De plus, la reproduction, facilitée par les technologies numériques, peut être mise
au service d’une création nouvelle, inédite, unique. La reproductibilité technique marque peut-
être davantage l’avènement d’une nouvelle forme de création d’image qu’une perte auratique.
Ce déclin serait alors un débat dépassé dans un monde saturé par des images qui s’éloignent
toujours plus de la main grâce des technologies gagnant en autonomie, comme l’intelligence
artificielle.  Dans  «  La  Métamorphose  des  muses  »  (2002),  Jacques  Rancière  amorce  ces
nouvelles interrogations : « Quand les instruments de reproduction se font instruments de
création et configurent un espace où se perd la distinction même du modèle et de la copie, de
l'activité et de la passivité, il apparaît que la mimèsis est tout autre chose que la servitude
archaïque d'un art non encore émancipé, qu'elle est tout autant une manière, politique et
sociale, de découper, avec les possibles de l'art, les espaces et les temps, les places et les rôles
qui définissent une communauté11 ».

Maïa Godin, M2 Dramaturgies, ENS de Lyon, supervisée par Occitane Lacurie, 2023-2024



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:45:09, depuis le
216.73.216.170 5/5

Walter, BENJAMIN Petite histoire de la photographie, Paris, France, Société Française1.
de Photographie, 1996, p.19. 
A ce propos: « L’appareil photo est en effet l’instrument de la “vision rapide”, comme le2.
déclarait en 1918 Alvin Langdon Coburn, apôtre convaincu de la modernité, en écho à
l’apothéose futuriste des machines et de la vitesse. On peut mesurer le doute qui s’est
emparé des photographes à l’époque actuelle à la crainte récemment exprimée par
Cartier-Bresson qu’elle ne soit précisément trop rapide. Le culte du futur (culte d’une
vision de plus en plus rapide) alterne avec le désir de revenir à un passé plus artisanal,
plus pur, un passé où les images avaient encore la qualité d’un objet fait main, une
aura.  Cette  nostalgie  des  origines  de  l’entreprise  photographique  sous-tend
l’engouement contemporain pour les daguerréotypes, les cartes stéréographiques, les
cartes de visite photographiques, les photos de famille et l’œuvre des photographes
provinciaux et professionnels oubliés du XIXe et du début du XXe. »
Susan, SONTAG, Sur la photographie,  P. Blanchard (trad.), Paris, France, Christian
Bourgois, 2008, p. 174-175 
Walter, BENJAMIN, L’œuvre d’art à l’époque de sa reproductibilité technique, F. Joly3.
(trad.), Paris, France, Payot & Rivages, 2013, II. 
Id. 4.
Id. 5.
Walter, BENJAMIN L’œuvre d’art à l’époque de sa reproductibilité technique, op. cit.,6.
I. 
Walter, BENJAMIN, Oeuvres, M. de Gandillac, R. Rochlitz et P. Rusch (trad.), Paris,7.
France, Gallimard, 2000. 
Susan, SONTAG, Sur la photographie, op. cit., p. 197: « l’une des principales sources de8.
leur valeur esthétique (celle des photos), ce sont précisément les transformations que le
temps y opère, la façon dont elles échappent aux intentions qui les ont réalisées. Qu’on
leur laisse assez de temps et beaucoup de photos acquièrent une véritable aura. (…)
toutes les photos sont intéressantes et émouvantes si elles sont suffisamment vieilles ». 
André, HABIB, « Aura, destruction et reproductibilité numérique », 2008 (en ligne :9.
Id. 10.
Jacques,  RANCIERE, « La Métamorphose des muses »,  dans C. Van Assche, Sonic11.
process: une nouvelle géographie des sons, Centre national d’art et de culture Georges
Pompidou (éd.), Paris, France, Centre Pompidou, 2002. 


