Desigh in
TransSlation

Bestialisation
Kay Samaha

V4 L] ] ]

1. Définition

Ce terme, non existant dans les dictionnaires d'usage courant, ramene au bestial, ¢’est-a-dire a
ce qui ressemble a I’animal par son physique et ses actions. Il est notamment introduit par
Friedrich Nietzsche, dont le nom a pu étre lié a un bestiaire philosophique’, et repris par Peter
Sloterdijk. C’est le fait de rendre animal quelque chose qui ne I’est pas (I’étre humain). Selon
Nietzsche, un excés d’humanité® engendre une bestialisation. Il considére que les pires
génocides et horreurs dictatoriales ont lieu a cause de foules éduquées comme par exemple
celles de I’Allemagne qui, des années apres la mort du philosophe, ont conduit Hitler au
pouvoir. Un exceés d’humanisme irait donc a ’encontre de la raison. Cette déraison méne a un
comportement proche de celui de ’animal, par conséquent, a la bestialité. Sloterdijk conteste
deux choses. Il prétend d’abord que Nietszche aurait été mal compris, en références aux
utilisations nazies qui ont été faites de ses textes’. Puis il conteste ’excés du mode nietzschéen

dans lequel ’homme est réduit au statut d’animal domestique®. Ce terme porte donc beaucoup
de connotations et mérite d’étre traité sous toutes ses facettes.

Les extraits suivants de Regles pour le parc humain de Peter Sloterdijk éclairent le sens de la
notion de bestialisation :

« Un élément fait ici pencher la balance d’inquiétante maniére : les retours a I'état
sauvage, aujourd’hui comme hier, se déclenchent justement, d’ordinaire lorsque le
déploiement de la force atteint un degré élevé, que ce soit sous la forme d’une
brutalité guerriere et impériale immédiate ou sous celle de la bestialisation
quotidienne des étres humains dans les medias du divertissement désinhibant. »

SLOTERDIJK, Peter, Regles pour le parc humain, Paris, Mille et une nuits, 2000, p. 16.

« Quand bien méme I’humanisme viendrait a s’égarer dans la foule hurlante, ce ne
serait que pour constater qu'’il est lui aussi un étre humain et qu’il peut donc étre
affecté par la bestialisation. »

SLOTERDIJK, Peter, Regles pour le parc humain, Paris, Mille et une nuits, 2000, p. 18.

Sloterdjijk déplore la question de bestialisation de I’homme par les industries des medias et du

© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:32:52, depuis le
216.73.216.170 1/4



divertissement. Il est question d’un procédé de sélection qui, par le biais des
anthropotechniques, redonnerait une place centrale a ’homme au sein de la communauté et
comme force opératoire sur lui-méme.

2. De I'allemand au francais

Ce terme est traduit de 1’allemand « bestialisierung ». Olivier Mannoni, traducteur de Régles
pour le parc humain, prend le soin de traduire de fagon littérale le terme de 1’allemand au
frangais. Il n’y a donc aucune confusion liée a la traduction de ce terme dans I’ouvrage.

On le retrouve dans d’autres ouvrages, ceux de Nietzsche, par exemple. Pour s’en convaincre,
il suffit de se référer au passage suivant :

« Cette déchéance et ce rapetissement de I’homme transformé en béte de
troupeau, cette bestialisation des hommes ravalés au rang de gnomes ».

NIETZSCHE, Friedrich, Par-dela le bien et le mal, Paris, Mercure de France, coll. « (Euvres
completes de Frédéric Nietzsche », 1913, p.127.

3. Explication du concept

Sloterdijk évoque une bataille, celle qui oppose les tendances bestialisantes a celles
apprivoisantes. Il n'y a pas de réel vainqueur étant donné que I’homme est toujours sous
I’emprise de sa nature animale mais est en quéte continue d’apprivoisement. Cet
apprivoisement passe par la culture, I’éducation, les écrits. Il passe par I’humanisme.
Aujourd’hui il y a de moins en moins espoir en une société littéraire, humaniste, et on retrouve
les marqueurs de la bestialité dans le quotidien humain. Quel est donc ce rapport entre humain
et animal ? Ce débat entre créatures a créé un fossé, éliminant tout possible équilibre. On fait
naturellement porter le poids lourd de nos agissements condamnables a 1’animal. Il devient
méme synonyme de propos mauvais et d’injures. Il est donc considéré impulsif et irrationnel
contrairement a I'homme, fier de son idéal de bon sens et de rationalité.

On pourrait cependant établir un idéal ou I’homme et 1’animal formeraient une alliance. Ceci
n’est pas sans rappeler le chapitre dans Mille Plateaux de Gilles Deleuze et Félix Guattari
consacré au devenir animal’. IIs parlent de « symbiose » parfaite entre homme et animal. De la
préhistoire a nos jours, l'art et la littérature rendent également compte de ce mariage. Les
créatures mi-humaines mi-animales sont grandement représentés a travers les époques (le
minotaure, les sirénes, les loups-garous, Chiron, etc.) Mais dans cette complémentarité
fusionnelle, la raison semble triompher et 'union entre les deux étres est donc remise en
question. La communication entre humain et animal est parfois inexistante. Le philosophe
Derrida, par exemple, nous décrit son dialogue impossible avec son chat®’. Mais cette
impossibilité du dialogue est également contrebalancée, en art, par la fabuleuse performance
de Joseph Beuys : I Like America and America Likes Me, 1974. Enfermé trois jours dans une
cage avec un coyote en vie, il nous montre qu’une sorte de connexion et méme de dialogue est
possible entre I'homme et 1’animal, considérant que nous avons énormément en commun avec
la béte. Sur un tout autre registre, on peut aussi mentionner le mythique dialogue entre (Edipe
et le sphinx. La créature moitié femme, moitié béte s’adresse a ’homme en lui demandant :
« Quel animal marche a quatre pattes le matin, a deux pattes a midi et a trois pattes le soir ? »
La réponse étant : « L’homme. » Effectivement, ’homme se croit supérieur a I’animal quand en
réalité il en est un lui-méme. Et c’est la créature animale qui a le mérite de le lui faire
remarquer. Nous pouvons faire ici référence a Tim Ingold, anthropologue qui oppose les
différentialistes, qui pronent 1'idée d’une supériorité de I’homme, aux gradualistes, partisans
du gradualisme, préconisant une progression continue des capacités humaines et animales. Il
suggére de voir I'homme et I’animal comme des verbes : « humans are humaning, baboons are

© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:32:52, depuis le
216.73.216.170 2/4



babooning’ ». Il nous invite ainsi a changer notre conception de la conscience et a la percevoir
comme étant plus un processus qu’il définit comme « seité » ou qualité de soi.

4. Problématisation

Sloterdijk, dans Regles pour le parc humain, en vient a questionner le fonctionnement de ce
qu'il appelle « le parc humain ». Comment dompter les tendances bestialisantes face a une
société du spectacle et du divertissement ? Pour y répondre, il se base sur les propos de
Nietzsche pour affirmer qu’il n'y a que 1’étre humain pour étre éleveur de I’étre humain. Il se
place ici dans une posture critique puisqu’il encourage a un eugénisme favorable de
l’augmentation de I’homme par la technologie. Dans cette crise de ’humanisme, Sloterdijk
pense que les anthropotechniques sont la solution face a l’exces d’humain et leur
bestialisation.

L’auteur fait référence a Zarathoustra et au lien entre I’animal et le surhumain dont témoigne
ce passage :

« Je vous enseigne le Surhumain. L’homme n’existe que pour étre dépassé.
Qu’avez-vous fait pour le dépasser ? Jusqu’a présent tous les étres ont créé
quelque chose qui les dépasse, et vous voudriez étre le reflux de cette grande
marée et retourner a la béte plutét que de dépasser ’homme ? Le singe, qu’est-il
pour I’homme ? Dérision ou honte douloureuse. Tel sera I’homme pour le
Surhumain : dérision ou honte douloureuse. Vous avez fait le chemin qui va du ver
a I'homme, et vous avez encore beaucoup du ver en vous. Jadis vous avez été
singes, et méme a présent ’homme est plus singe®. »

D’apres lui, le surhumain serait le « sens de la terre ». Ceci ne ramene pas a un idéal d’humain
mais plutot a un dépassement de I’humain vers un retour a la terre, une idée qui, on le sait, a
alimenté 1'idéologie nazie. Or ce retour a la terre implique nécessairement une présence
animale. L’homme ne serait donc que cette transition entre animal et surhomme : « L’homme
est une corde tendue entre la béte et le Surhumain - une corde au-dessus d’un abime [...].
Danger de franchir ’abime - danger d’étre saisi d’effroi et de s’arréter court ! La grandeur de
I’'Homme, c’est qu’il est un pont et non un terme ; ce que 1’'on peut aimer chez I’'Homme, c’est
qu'il est transition et perdition®’. » Face a la crise de I’humanitas, la bestialité devient une
option envisageable. Elle serait une stratégie logique a suivre dans une société capitaliste. En
effet, les progres techniques engendrent aujourd’hui une forme de déshumanisation. La
technique moderne ne prend pas toujours en compte son impact sur ’humain et la nature. Le
rapprochement au monde bestial serait peut-étre un moyen de reconnecter avec la nature et
d’inclure les techniques dans une perspective de responsabilité morale, qui prend en compte le
droit a exister des étres a venir.

Kay SAMAHA, Master 2 « Design, Arts, Médias », Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne.

© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:32:52, depuis le
216.73.216.170 3/4



1. BREMONDY, Francois, Bestiaire de Nietzsche, Mons, Sils Maria, coll. « de nouvelles
possibilités d’existence », 2011.

2. NIETZSCHE, Friedrich, Humain, trop humain, Un livre pour esprits libres, Paris,
Gallimard, coll. « (Euvres philosophies completes », 1988.

3. SLOTERDIJK, Peter, Réegles pour le parc humain, Paris, Mille et une nuits, 2000, p.
37-38.

4. «[...] la réduction de I’étre humain avait été I’ccuvre prémeéditée d’une association
pastorale d’éleveurs, c’est-a-dire un

5. DELEUZE, Gilles et GUATTARI, Félix, Mille Plateaux, Paris éditions de minuit, 1980.
6. DERRIDA, Jacques, L’animal que donc je suis, Paris, Galilée, 2006.

7. INGOLD, Tim, « Anthropology beyond Humanity », Suomen Antropologi: Journal of the
Finnish Anthropological Society, Vol. 33, n°3, 2013, p. 21.

8. NIETZSCHE, Friedrich, Ainsi parlait Zarathoustra, Paris, Le livre de poche, 1972.
9. Ibidem.

© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:32:52, depuis le
216.73.216.170 4/4



