
© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:32:52, depuis le
216.73.216.170 1/4

Design in
Translation

Bestialisation
Kay Samaha

1. Définition
Ce terme, non existant dans les dictionnaires d’usage courant, ramène au bestial, c’est-à-dire à
ce qui ressemble à l’animal par son physique et ses actions. Il est notamment introduit par
Friedrich Nietzsche, dont le nom a pu être lié à un bestiaire philosophique1, et repris par Peter
Sloterdijk. C’est le fait de rendre animal quelque chose qui ne l’est pas (l’être humain). Selon
Nietzsche,  un  excès  d’humanité2  engendre  une  bestialisation.  Il  considère  que  les  pires
génocides et horreurs dictatoriales ont lieu à cause de foules éduquées comme par exemple
celles de l’Allemagne qui,  des années après la mort du philosophe, ont conduit Hitler au
pouvoir. Un excès d’humanisme irait donc à l’encontre de la raison. Cette déraison mène à un
comportement proche de celui de l’animal, par conséquent, à la bestialité. Sloterdijk conteste
deux choses. Il  prétend d’abord que Nietszche aurait été mal compris,  en références aux
utilisations nazies qui ont été faites de ses textes3. Puis il conteste l’excès du mode nietzschéen
dans lequel l’homme est réduit au statut d’animal domestique4. Ce terme porte donc beaucoup
de connotations et mérite d’être traité sous toutes ses facettes.

Les extraits suivants de Règles pour le parc humain de Peter Sloterdijk éclairent le sens de la
notion de bestialisation :

« Un élément fait ici pencher la balance d’inquiétante manière : les retours à l’état
sauvage, aujourd’hui comme hier, se déclenchent justement, d’ordinaire lorsque le
déploiement de la force atteint un degré élevé, que ce soit sous la forme d’une
brutalité  guerrière  et  impériale  immédiate  ou  sous  celle  de  la  bestialisation
quotidienne des êtres humains dans les medias du divertissement désinhibant. »

SLOTERDIJK, Peter, Règles pour le parc humain, Paris, Mille et une nuits, 2000, p. 16.

« Quand bien même l’humanisme viendrait à s’égarer dans la foule hurlante, ce ne
serait que pour constater qu’il est lui aussi un être humain et qu’il peut donc être
affecté par la bestialisation. »

SLOTERDIJK, Peter, Règles pour le parc humain, Paris, Mille et une nuits, 2000, p. 18.

Sloterdjijk déplore la question de bestialisation de l’homme par les industries des medias et du



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:32:52, depuis le
216.73.216.170 2/4

divertissement.  Il  est  question  d’un  procédé  de  sélection  qui,  par  le  biais  des
anthropotechniques, redonnerait une place centrale à l’homme au sein de la communauté et
comme force opératoire sur lui-même.

2. De l’allemand au français
Ce terme est traduit de l’allemand « bestialisierung ». Olivier Mannoni, traducteur de Règles
pour le parc humain, prend le soin de traduire de façon littérale le terme de l’allemand au
français. Il n’y a donc aucune confusion liée à la traduction de ce terme dans l’ouvrage.

On le retrouve dans d’autres ouvrages, ceux de Nietzsche, par exemple. Pour s’en convaincre,
il suffit de se référer au passage suivant :

«  Cette  déchéance  et  ce  rapetissement  de  l’homme  transformé  en  bête  de
troupeau, cette bestialisation des hommes ravalés au rang de gnomes ».

NIETZSCHE, Friedrich, Par-delà le bien et le mal, Paris, Mercure de France, coll. « Œuvres
complètes de Frédéric Nietzsche », 1913, p.127.

3. Explication du concept
Sloterdijk  évoque  une  bataille,  celle  qui  oppose  les  tendances  bestialisantes  à  celles
apprivoisantes. Il  n’y a pas de réel vainqueur étant donné que l’homme est toujours sous
l’emprise  de  sa  nature  animale  mais  est  en  quête  continue  d’apprivoisement.  Cet
apprivoisement  passe  par  la  culture,  l’éducation,  les  écrits.  Il  passe  par  l’humanisme.
Aujourd’hui il y a de moins en moins espoir en une société littéraire, humaniste, et on retrouve
les marqueurs de la bestialité dans le quotidien humain. Quel est donc ce rapport entre humain
et animal ? Ce débat entre créatures a créé un fossé, éliminant tout possible équilibre. On fait
naturellement porter le poids lourd de nos agissements condamnables à l’animal. Il devient
même synonyme de propos mauvais et d’injures. Il est donc considéré impulsif et irrationnel
contrairement à l’homme, fier de son idéal de bon sens et de rationalité.

On pourrait cependant établir un idéal où l’homme et l’animal formeraient une alliance. Ceci
n’est pas sans rappeler le chapitre dans Mille Plateaux de Gilles Deleuze et Félix Guattari
consacré au devenir animal5. Ils parlent de « symbiose » parfaite entre homme et animal. De la
préhistoire à nos jours, l’art et la littérature rendent également compte de ce mariage. Les
créatures mi-humaines mi-animales sont grandement représentés à travers les époques (le
minotaure,  les  sirènes,  les  loups-garous,  Chiron,  etc.)  Mais  dans  cette  complémentarité
fusionnelle, la raison semble triompher et l’union entre les deux êtres est donc remise en
question. La communication entre humain et animal est parfois inexistante. Le philosophe
Derrida,  par  exemple,  nous  décrit  son  dialogue  impossible  avec  son  chat6.  Mais  cette
impossibilité du dialogue est également contrebalancée, en art, par la fabuleuse performance
de Joseph Beuys : I Like America and America Likes Me, 1974. Enfermé trois jours dans une
cage avec un coyote en vie, il nous montre qu’une sorte de connexion et même de dialogue est
possible entre l’homme et l’animal, considérant que nous avons énormément en commun avec
la bête. Sur un tout autre registre, on peut aussi mentionner le mythique dialogue entre Œdipe
et le sphinx. La créature moitié femme, moitié bête s’adresse à l’homme en lui demandant :
« Quel animal marche à quatre pattes le matin, à deux pattes à midi et à trois pattes le soir ? »
La réponse étant : « L’homme. » Effectivement, l’homme se croit supérieur à l’animal quand en
réalité il  en est un lui-même. Et c’est la créature animale qui a le mérite de le lui  faire
remarquer.  Nous pouvons faire ici  référence à Tim Ingold,  anthropologue qui  oppose les
différentialistes, qui prônent l’idée d’une supériorité de l’homme, aux gradualistes, partisans
du gradualisme, préconisant une progression continue des capacités humaines et animales. Il
suggère de voir l’homme et l’animal comme des verbes : « humans are humaning, baboons are



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:32:52, depuis le
216.73.216.170 3/4

babooning7 ». Il nous invite ainsi à changer notre conception de la conscience et à la percevoir
comme étant plus un processus qu’il définit comme « seité » ou qualité de soi.

4. Problématisation
Sloterdijk, dans Règles pour le parc humain, en vient à questionner le fonctionnement de ce
qu’il appelle « le parc humain ». Comment dompter les tendances bestialisantes face à une
société du spectacle et du divertissement ? Pour y répondre, il se base sur les propos de
Nietzsche pour affirmer qu’il n’y a que l’être humain pour être éleveur de l’être humain. Il se
place  ici  dans  une  posture  critique  puisqu’il  encourage  à  un  eugénisme  favorable  de
l’augmentation de l’homme par la technologie. Dans cette crise de l’humanisme, Sloterdijk
pense  que  les  anthropotechniques  sont  la  solution  face  à  l’excès  d’humain  et  leur
bestialisation.

L’auteur fait référence à Zarathoustra et au lien entre l’animal et le surhumain dont témoigne
ce passage :

«  Je  vous  enseigne  le  Surhumain.  L’homme  n’existe  que  pour  être  dépassé.
Qu’avez-vous  fait  pour  le  dépasser  ?  Jusqu’à  présent  tous  les  êtres  ont  créé
quelque chose qui les dépasse, et vous voudriez être le reflux de cette grande
marée et retourner à la bête plutôt que de dépasser l’homme ? Le singe, qu’est-il
pour  l’homme  ?  Dérision  ou  honte  douloureuse.  Tel  sera  l’homme  pour  le
Surhumain : dérision ou honte douloureuse. Vous avez fait le chemin qui va du ver
à l’homme, et vous avez encore beaucoup du ver en vous. Jadis vous avez été
singes, et même à présent l’homme est plus singe8. »

D’après lui, le surhumain serait le « sens de la terre ». Ceci ne ramène pas à un idéal d’humain
mais plutôt à un dépassement de l’humain vers un retour à la terre, une idée qui, on le sait, a
alimenté l’idéologie nazie.  Or ce retour à la  terre implique nécessairement une présence
animale. L’homme ne serait donc que cette transition entre animal et surhomme : « L’homme
est une corde tendue entre la bête et le Surhumain – une corde au-dessus d’un abîme […].
Danger de franchir l’abîme – danger d’être saisi d’effroi et de s’arrêter court ! La grandeur de
l’Homme, c’est qu’il est un pont et non un terme ; ce que l’on peut aimer chez l’Homme, c’est
qu’il est transition et perdition9. » Face à la crise de l’humanitas, la bestialité devient une
option envisageable. Elle serait une stratégie logique à suivre dans une société capitaliste. En
effet,  les  progrès  techniques  engendrent  aujourd’hui  une  forme  de  déshumanisation.  La
technique moderne ne prend pas toujours en compte son impact sur l’humain et la nature. Le
rapprochement au monde bestial serait peut-être un moyen de reconnecter avec la nature et
d’inclure les techniques dans une perspective de responsabilité morale, qui prend en compte le
droit à exister des êtres à venir.

Kay SAMAHA, Master 2 « Design, Arts, Médias », Université Paris 1 Panthéon-Sorbonne.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:32:52, depuis le
216.73.216.170 4/4

BREMONDY, François, Bestiaire de Nietzsche, Mons, Sils Maria, coll. « de nouvelles1.
possibilités d’existence », 2011. 
NIETZSCHE,  Friedrich,  Humain,  trop  humain,  Un  livre  pour  esprits  libres,  Paris,2.
Gallimard, coll. « Œuvres philosophies complètes », 1988. 
SLOTERDIJK, Peter, Règles pour le parc humain, Paris, Mille et une nuits, 2000, p.3.
37-38. 
« […] la réduction de l’être humain avait été l’œuvre préméditée d’une association4.
pastorale d’éleveurs, c’est-à-dire un
DELEUZE, Gilles et GUATTARI, Félix, Mille Plateaux, Paris éditions de minuit, 1980. 5.
DERRIDA, Jacques, L’animal que donc je suis, Paris, Galilée, 2006. 6.
INGOLD, Tim, « Anthropology beyond Humanity », Suomen Antropologi: Journal of the7.
Finnish Anthropological Society, Vol. 33, n°3, 2013, p. 21. 
NIETZSCHE, Friedrich, Ainsi parlait Zarathoustra, Paris, Le livre de poche, 1972. 8.
Ibidem. 9.


