
© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:38:59, depuis le
216.73.216.170 1/4

Design in
Translation

Création intuitive
Marie Grolier

1. Définition
Dans The Beauty of Everyday Things, Yanagi Soetsu expose le concept selon lequel la beauté
est atteinte par une démarche de « création intuitive ».  D’après le Larousse,  le terme «
création » désigne « l’action d’établir quelque chose qui n’existait pas encore ». En ce sens, il
peut être également rapproché de celui de « production », qui désigne ce qui est produit par la
nature, l’art, et l’esprit. Le terme « intuition » se définit quant à lui comme «la connaissance
directe, immédiate de la vérité, sans recours au raisonnement, à l’expérience1. », proche en
celà de la racine latine intueri désignant le fait de « regarder attentivement ». Cet aspect
intéresse le design dans la mesure Soetsu Yanagi définit lui-même ce qu’il entend par le terme
d’intuition par les citations suivantes :

« Il existe différentes manières de voir un objet, la plus simple d’entre elles est
l’intuition. […] Tout simplement, l’intuition est une compréhension directe de la
nature essentielle d’un objet. »

Soetsu, YANAGI, The Beauty of Everyday Things, Londres, Penguin Books, 2019, p. 70.

« Intuition signifie que les choses sont vues directement, sans intermédiaires entre
ce  qui  voit  et  ce  qui  est  vu;  les  choses  sont  comprises  immédiatement  et
directement. »

Soetsu, YANAGI, The Beauty of Everyday Things, Londres, Penguin Books, 2019, p. 153.

En suivant Soetsu, YANAGI, on comprend que la démarche de « création intuitive » de l’artisan
est déterminée par une compréhension directe des objets et une connaissance devenue innée.
Reste à établir ce qu’il en est pour le champ du design...

2. Du japonais au français
Le terme d’ « intuition », tel qu'il est travaillé par Soetsu Yanagi, apparaît dans un chapitre
intitulé « Qu’est-ce que le motif2 ?» de La Beauté des Objets du Quotidien datant de 1932.
Soetsu Yanagi développe l’idée selon laquelle le motif, qui représente l’essence d’un objet, est
créé à partir de l’intuition. D’après les textes originaux, le terme japonais pour l’intuition est «



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:38:59, depuis le
216.73.216.170 2/4

chokkan » présent dans le chapitre consacré à la définition de l’esthétique des Arts Populaires,
« Qu’est-ce que le Mingei3 ?». Écrit en japonais, le terme d’intuition est formé des signes « 直観
».  Le  premier  peut  désigner  quelque  chose  de  direct,  tandis  que  le  deuxième  exprime
l’apparence ou l’expression, en adéquation avec la définition de l’intuition que Soetsu Yanagi
expose. Bien que les termes japonais et français présentent une similarité dans l’aspect direct
de l'intuition, le premier se définit davantage par l’apparence tandis que le second se fonde sur
la connaissance et la vérité. Cette nuance, d'une langue à une autre, est intéressant pour la
lecture du texte puisque, d’une part, elle met en avant la dimension esthétique primordiale — à
travers l'apparence — et que, d’autre part, elle souligne qu'il n’y pas d’aspect moral lié à la
vérité dans la démarche de production de l’artisan.

3. Explication du concept
La  création  intuitive  est  déterminée  par  l’absence  d’une  conscience  de  soi  de  l’artisan,
condition indispensable pour atteindre l’essence de la beauté. La citation suivante expose avec
clarté la dimension spontanée et presque innée de la démarche de l’artisan lors de la création
d’un objet :

« Sans consciemment penser si quelque chose est bon ou mauvais, créer comme
s’il s’agissait de la chose la plus naturelle au monde, produire des choses banales
et simples mais merveilleuses, tel est l’état d’esprit dans lequel l’artisan créé son
oeuvre la plus remarquable. »

Soetsu, YANAGI, The Beauty of Everyday Things, Londres, Penguin Books, 2019, p. 20

Tandis que la notion de conscience est essentielle aux critiques d’art et artistes, elle ne l’est
pas pour les artisans, et c’est d’ailleurs ce qui les différencie4. Le cas contraire irait même à
l’encontre de la création de la beauté. C’est l’effacement de l’artisan, plongé dans l’anonymat,
face à la gestuelle qui est déterminant pour l’obtention d’objets incarnant la beauté. La beauté
des  objets  ordinaires  est  le  résultat  de  cette  simplicité  d’état  d’esprit,  une  «  dévotion
inconsciente » pour reprendre les mots de Soetsu Yanagi5.

4. Problématique
Plusieurs réflexions émergent de ce concept. D’après Soetsu Yanagi, seul l’artisan est capable
d’apporter la subtilité à un objet par rapport à une machine dont l’approche est celle d’une
beauté  standardisée  et  calibrée  :  il  emploie  à  ce  propos  l’expression  de  «  strangulation
esthétique6. » Il s’agit d’un sujet proche de ce que l’on peut lire chez Étienne Souriau qui
dénonce notamment « l’abolition de toute initiative personnelle chez l’exécutant ouvrier ; et
l’inutilité  pour lui  de toute appréciation qualitative du résultat7.  »  Ce rapprochement est
intéressant puisqu’il amène à s'interroger sur le rôle du designer, et ce même aujourd'hui,
dans un contexte de production de masse. Le designer, par sa subjectivité intrinsèquement
humaine, apparaît comme le garant de la beauté.

En considérant néanmoins que l’intuition et l’absence d’une quelconque réflexion prône sur la
démarche  de  création,  ne  faut-il  pas  y  voir  dans  cette  dernière  une  certaine  forme  de
mécanisation  ?  Si  l’artisan  est  seul  en  mesure  d’apporter  «  subtilité  et  chaleur  »  pour
reprendre les mots de Soetsu Yanagi, ne lui faut-il pas être en mesure d’avoir une réflexion
plutôt qu’une création spontanée ? De ce fait, il n’y a pas mention de l’expérience dans Les
Objets du Quotidien.

De  ce  questionnement  découle  également  une  réflexion  sur  la  responsabilité  éthique  de
l’artisan, complètement écartée du propos par notre auteur. Tout comme il n’est pas du ressort



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:38:59, depuis le
216.73.216.170 3/4

de l’artisan d’être pleinement conscient de la démarche de création, il ne lui incombe pas non
de juger  si  l’objet  est  éthique ou  non.  Soetsu  Yanagi  se  différencie  par  l’absence  de  la
dimension éthique de l’artisan, présente chez Vilèm Flusser, par exemple8. Pour ce dernier,
l’artisan est responsable de savoir si un objet est bon ou mauvais, faisant ainsi appel à sa
conscience et à son jugement subjectif. Si Yanagi Soetsu renvoie la responsabilité esthétique à
l’industrialisation et non à l’artisan9, il est donc possible de s’interroger sur la position de
Yanagi Soetsu sur la dimension éthique.

Figure 1. Rapport à la beauté entre les artisans et les artistes ou critiques d’art, Marie Grolier

Marie GROLIER, Master 1, « Design, Arts, Médias », Paris 1 Panthéon-Sorbonne, 2022-2023



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-10 04:38:59, depuis le
216.73.216.170 4/4

Larousse, cf.1.
YANAGI, Soetsu, The Beauty of Everyday Things, éd. Penguin Books, collection Penguin2.
Modern Classics, traduit par Michael Brase, 2019, p. 72. 
« 民藝とは何か » (min gei to wa nanika), cf.3.
YANAGI, Soetsu, op. cit., p. 18. 4.
Ibidem, p. 38. 5.
Ibid., p. 44. 6.
SOURIAU, Étienne,7.
FLUSSER, Vilèm, La Force du Quotidien, Paris, Mame, 1973. 8.
YANAGI, Soetsu, op. cit., p. 8. 9.


