
© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 11:28:18, depuis le
216.73.216.155 1/5

Design in
Translation

Imaginaire
Coralie Lhabitant

1. Définitions
Cette notion est définie par le Centre de Ressources Textuelles et Lexicales comme :

«  Créé  par  l’imagination,  qui  n’a  d’existence  que  dans  l’imagination.  Abîme,
danger, péril imaginaire ; ciel, dieu, objet imaginaire ; fait imaginaire ; apparition
imaginaire ; craintes, soucis imaginaires. »

CNRTL : https://www.cnrtl.fr/definition/imaginaire (Consulté le 29/05/2021)

On peut retrouver ce terme dans le texte que Jean-Paul Sartre lui a dédié :

«  Nous  sommes  à  même,  à  présent,  de  comprendre  le  sens  et  la  valeur  de
l’imaginaire. Tout imaginaire paraît “sur fond de monde”, mais réciproquement
toute appréhension du réel comme monde implique un dépassement caché vers
l’imaginaire. Toute conscience imageante maintient le monde comme fond néantisé
de l’imaginaire et réciproquement toute conscience du monde appelle et motive
une conscience imageante comme saisie du sens particulier de la situation. »

Jean-Paul Sartre, Imaginaire, Paris, Gallimard, 1940, p. 238.

CNRTL : https://www.cnrtl.fr/definition/imaginaire (Consulté le 29/05/2021).

En plus de Sartre, Gaston Bachelard a également consacré certaines de ces recherches sur
cette notion. Dans la conférence « Gaston Bachelard et l’imaginaire », le philosophe Jean-
Jacques Wunenburger explique davantage ce que ce terme sous-entend :

« [...] tels sont les résultats que Bachelard va tirer concernant l’imagination et
l’imaginaire, l’imaginaire n’étant que l’ensemble du processus à la fois passif et
actif, subjectif et externalisé de l’imagination. »

Jean-Jacques Wunenburger, « Gaston Bachelard et l’imaginaire », 20 juin 2020, Disponible ici :
https://www.youtube.com/watch?v=xFwCNgDbqnU (Consulté le 29/05/2021) Passage à 14:49.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 11:28:18, depuis le
216.73.216.155 2/5

Pour développer cette notion, il est intéressant de l’inscrire dans un contexte. Prenons par
exemple  le  cas  de  l’imaginaire  spatial  (productions,  créations,  pensées,  entre  autres),
particulièrement foisonnant. Hannah Arendt parlait de l’exploration spatiale en ces termes :

« Un changement réel du monde humain, la conquête de l’espace (ou comme on
voudra dire), ne sera achevé que lorsque des engins spatiaux transportant des
êtres humains seront lancés dans l’univers afin que l’homme lui-même puisse aller
où  jusqu’à  présent  seuls  l’imagination  humaine  et  son  pouvoir  d’abstraction
pouvaient aller… Mais, même pour cette œuvre limitée, nous devons quitter le
monde de nos sens été de nos corps,  pas seulement en imagination,  mais en
réalité1. »

Dans son texte « Peupler le ciel2 », Denys Riout pointe du doigt le fait que « L’imaginaire
artistique du ciel habité s’est considérablement modifié depuis que l’homme est parvenu à
monter réellement dans le ciel, tout d’abord en ballon, puis à y voyager à bord d’engins plus
lors que l’air et enfin à échapper à l’attraction terrestre pour explorer l’univers. » Ces deux
citations côte à côte mettent en avant cet aspect évolutif,  un constant enrichissement de
l’imaginaire. Il s’alimente et construit des rêves qui pour certains ne verront jamais le jour, et
qui pour d’autres seront réalisés quelques décennies ou siècles plus tard.

2. Du latin à nos jours 
Le terme imaginaire, tel qu’il nous apparaît aujourd’hui, est directement issu du latin comme le
précise le dictionnaire La langue française.

« Du latin imaginarius, de même sens, dérivant de imago (“image”). »

La  langue  française  :  https://www.lalanguefrancaise.com/dictionnaire/definition/imaginaire
(Consulté  le  29/05/2021)

Le terme d’imaginaire est présent dans bon nombre de langues tout comme ses synonymes, ou
notions proches. Pour les Anglais, il devient Imaginary - avec ses synonymes : notional, fancy -
et Imagination pour l’imagination. On le retrouve dans des textes comme « Imagining Mars »
de Mike Ashley : « Before then, even the best telescopes showed only a blurred surface, with
markings that were open to interpretation and left a lot to the imagination3 » ou encore, dans
le même texte : « Four centuries after Galileo, Mars still captures our imagination4. »

En espagnol et italien, il est également proche de notre mot puisqu’issu de la même racine. Il
devient  donc  respectivement  Imaginario  — irreale,  ficticio,  fantástico— et  Immaginario  :
inesistente, inventato, fantastico.

Ces  traductions  sont  particulièrement  intéressantes  au  regard  de  leurs  synonymes.
Chimérique,  impossible,  illusoire,  faux,  fictif  -  entre  autres  exemples  -,  ne  sont  pas
particulièrement positifs, alors que l’imaginaire est souvent perçu comme créatif, en émulsion,
bouillonnant. Or on voit bien que même dans plusieurs langues, les synonymes semblent créer
une dissociation  entre  réel  et  imaginaire,  comme Sartre  pouvait  le  faire.  Dans  son livre
L’imaginaire5, Sartre s’applique à montrer que le monde imaginaire est complètement isolé de
la réalité, car il est pensé comme on le souhaite, par nos décisions, contrairement à la réalité
qui amène des incertitudes dans les choses, où tout ne peut pas être contrôlé. Pour lui, le rêve
est la réalisation parfaite d’un univers clos. Il explique alors qu’« on ne fuit pas seulement le
contenu du réel - pauvreté, amour déçu, etc. -, on fuit la forme même du réel, son caractère de
présence, le genre de réaction qu’il demande de nous, la subordination de notre conduite à



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 11:28:18, depuis le
216.73.216.155 3/5

l’objet, l’inépuisabilité des perceptions, leur indépendance... Cette vie factice figée ralentie,
scolastique, qui pour la plupart des gens n’est qu’un pis-aller, c’est elle précisément qu’un
schizophrène désire. Le rêveur morbide qui s’imagine être roi ne s’accommoderait pas d’une
royauté effective ; même pas d’une tyrannie où tous ses désirs seraient exaucés », car « jamais
un  désir  n’est  à  la  lettre  exaucé  du  fait  précisément  de  l’abîme  qui  sépare  le  réel  de
l’imaginaire.  »  Or  l’imaginaire  impacte  de  manière  certaine  le  réel  notamment  par  les
créations qu’il suscite.

Le  philosophe  Jean-Jacques  Wunenburger  s’attarde  sur  la  traduction  allemande  de  cette
notion : « N’oublions pas que l’imagination était très longtemps appelée en latin une vis, une
force, ce que retrouve l’allemand, Kraft. Et l’imaginaire est un processus complexe de mise en
images, de transformation en images et des images, ce que signifie bien le terme allemand
Bildung, qui est en quelque sorte aplani, réduit par l’usage du mot latin « imagination6 ».

3. Explication du concept 
L’imaginaire est une notion centrale dans le travail du designer. À la fois parce qu’elle met en
avant ce processus de pensée lié à la créativité, mais également parce que l’imaginaire dans le
sens où il regroupe des productions - ensemble de créations qui forment un imaginaire lié à un
sujet -, est source d’inspiration. L’imaginaire est intégré au processus de création en tant que
pensée par l’imagination - transmise en dessin ensuite - ou en tant que corpus. D’ailleurs Jean-
Jacques Wunenburger explique que pour Bachelard :

« La liberté de l’imagination consiste non à fuir le réel pour s’installer comme chez
Sartre dans un monde imaginaire, mais à pénétrer dans le monde concret pour le
dilater, l’animer, y faire surgir des virtualités inédites7. »

L’imaginaire permet une projection, fictive dans un premier temps, dont peuvent découler des
créations bien réelles, totalement innovantes. Par le rêve, la fiction, l’imaginaire influence la
réalité, notamment par l’intermédiaire des designers qui, par leurs créations, font office de
médiateurs.

Si l’on reprend les explications Jean-Jacques Wunenburger sur les travaux de Bacherlard,
l’imaginaire nous permet d’habiter le monde :

« D’où cette thématique très importante que l’imagination et l’imaginaire ne sont
pas  simplement  des  suppléments  esthétiques,  ne  sont  pas  simplement  des
divertissements  qui  permettent  d’enjoliver  en  quelque  sorte  l’existence  ou  la
distraire au sens de Pascal. Mais l’imaginaire nous permet d’habiter le monde. Il
n’est pas du tout anodin de voir que Bachelard a focalisé ses analyses sur l’habitat,
sur la maison. Certes, la maison européenne à étage avec cave et grenier n’est pas
le modèle universel d’architecture, mais cette maison est,  pour lui,  le premier
laboratoire  d’exploration  des  grandes  forces,  des  grandes  structures  de
l’imaginaire ; laboratoire qui montre combien notre présence au milieu de l’espace,
des matières, des formes et des mouvements se fait par l’imagination. Nous ne
sommes pas adaptés à un monde purement fonctionnel. Nous devons enrichir le
monde fonctionnel  de  toutes  ces  valeurs  symboliques,  ces  valences  oniriques,
celles  qui  nous  permettent  vraiment  d’habiter  le  monde,  et  donc  la  relation
d’habitation, la relation ontologique au lieu, comme à l’instant, sont des réponses
fondamentales de Bachelard, à travers lesquelles il existe des consonances tout à
fait étonnantes avec des thèses défendues par Merleau-Ponty ou par Heidegger8. »



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 11:28:18, depuis le
216.73.216.155 4/5

Cette idée que l’imaginaire nous permet d’habiter le monde n’est pas sans rappeler le point de
vue d’Alain Findeli sur le design dont « la finalité » est d’améliorer ou au moins de maintenir
"l’habitabilité" du monde dans toutes ses dimensions9 ». Imaginaire et design seraient donc
absolument liés, notamment par leur objectif commun.

L’imaginaire est donc une constituante majeure dans le travail des designers et des disciplines
créatives de manière générale, mais il est également fondamental pour les êtres humains,
puisqu’il  est directement lié à notre identité, comme l’explique Jean-Jacques Wunenburger
lorsqu’il synthétise la réflexion de Bachelard : « L’imaginaire assure une relation à l’homme
profond, à la profondeur humaine et l’imagination, d’une certaine manière, comme la mémoire
très proche, ce que Bergson avait déjà parfaitement établi, nous ramène en quelque sorte à
l’ « arkhè » de notre être, au commencement, aux principes. Et l’importance que Bachelard
accorde  à  l’imagination  de  l’enfance,  plus  que  de  l’enfant,  est  le  signe  justement  que
l’imagination est à la fois une source d’inscription dans un espace, mais aussi remonte dans le
temps originel, dans le temps immémorial à partir duquel se constitue notre véritable être,
notre véritable identité, ou plutôt notre véritable ipséité pour parler comme Ricœur10. »

À cela on peut ajouter que pour Bachelard la notion d’imaginaire était en lien direct avec la
notion de bonheur :

« En montrant que l’imagination, lorsqu’elle n’est pas reproductrice, lorsqu’elle
n’est  pas  obsessionnelle,  lorsqu’elle  n’est  pas  répétitive,  mais  lorsqu’elle  est
vraiment créatrice et transformatrice, l’imagination est une source non pas de
souffrance, mais de bonheur. Cette idée de bonheur de l’imagination, de bonheur
de la vie et de la rêverie, rêverie solitaire, rêverie partagée par les arts, c’est le
message fondamental de Bachelard11 ».

Coralie LHABITANT, Designer, diplômée du Master 2 « Design, Arts, Médias », 2019-2020.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 11:28:18, depuis le
216.73.216.155 5/5

Hannah ARENDT, la Crise de la culture, Paris, Gallimard, 1963. 1.
Gérard AZOULAY (dir.), Le musée imaginaire de l’Espace, Manifestation 2, L’espace2.
habité, Paris Observatoire de l’espace/CNES, 2008. 
Justin McGUIRK, Andrew NAHUM et Eleanor WATSON, Moving to Mars, Design for the3.
red planet, Londres, The Design Museum, 2019.
Traduction de la citation par nos soins : « Avant cela, même les meilleurs télescopes ne
montraient  qu'une  surface  floue,  avec  des  marques  ouvertes  à  l'interprétation  et
laissant beaucoup de place à l’imagination. » 
Traduction par nos soins : « Quatre siècles après Galilée, Mars captive toujours notre4.
imagination » 
Jean-Paul SARTRE, L’imaginaire, Paris, Gallimard, 1940 ; rééd., 2005. 5.
Jean-Jacques WUNENBURGER, « Gaston Bachelard et l’imaginaire », 20 juin 2020,6.
Disponible ici :
Jean-Jacques  WUNENBURGER,  Gaston  Bachelard,  la  poétique  des  images,  Italie,7.
Mimesis, 2014. 
Jean-Jacques WUNENBURGER, « Gaston Bachelard et l’imaginaire », 20 juin 2020,8.
Disponible ici :
Alain  FINDELI,  «  Searching  for  Design  Research  Questions.  A  Conceptual9.
Clarification »,  in Chow, R.,  Jonas,  W. et Joost,  G. (dir.),  Questions,  Hypotheses &
Conjectures, Berlin, iUniverse, p. 286-303, 2010 
Jean-Jacques WUNENBURGER, « Gaston Bachelard et l’imaginaire », 20 juin 2020,10.
Disponible ici :
Jean-Jacques WUNENBURGER, « Gaston Bachelard et l’imaginaire » ; 20 juin 2020;11.
Disponible ici :


