
© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-08 00:58:58, depuis le
216.73.216.189 1/9

Design in
Translation

3. Les grands combats
Collectif DAM

3. Les grands combats
3.1 L’hylémorphisme en question
Suite à cette mise au point conceptuelle,  il  est  apparu à notre collectif  que cette notion
suscitait une sorte de combat en faveur de l’expérience sensible et tangible. En effet,  on
remarque chez nos auteurs la volonté de retrouver une matérialité dont nous nous serions
éloignés. À cet effet,  ils comptent réaffirmer ce besoin de matérialité par une expérience
ancrée dans les matériaux. Dans un premier temps, ce combat se traduit donc par une remise
en question de la prééminence de la forme et de l’idée sur la matière. Ainsi, dans la lignée
d’Henri Focillon, nos deux premiers auteurs, Anni Albers et Tim Ingold, prennent tous deux
positions pour la matérialité et l’eccéité de la matière et discutent ce que cela implique pour le
designer et son mode de conception.

La  définition  usuelle  de  la  matérialité  qui  ouvre  notre  réflexion,  «  ce  qui  est  formé de
matière », implique bien deux éléments, dont il s’agit de qualifier le rapport : la forme et la
matière. Nous l’avons vu avec Aristote, ou plutôt la façon dont l’hylémorphisme a pu ensuite
être interprété, à savoir la séparation de la forme, d’une part, et de la matière, d’autre part :
telle est la conception dérivée de l’hylémorphisme1. Dès lors, quels sont les rapports à l’œuvre
entre la forme et la matière si l’on suit cette lecture défaillante ? Il semblerait qu’il s’agisse
d’un rapport de force : la définition usuelle que nous venons de rappeler est à la voix passive,
ce qui nous invite à penser que la forme serait imposée à la matière, ou encore que la matière
subirait la forme. Dans le champ du design plus particulièrement, la pratique du projet semble
conforter ce présupposé, comme le souligne Tim Ingold :

« Nous sommes habitués à penser le faire en termes de projet. Faire quelque chose
implique d’abord d’avoir une idée en tête de ce que l’on veut réaliser, puis de se
procurer  les  matières  premières  nécessaires  à  cette  réalisation.  Et  le  travail
s’achève lorsque les matières ont pris la forme qu’on voulait leur donner2 ».

Selon ce modèle, la forme est préconçue lors du projet, puis imposée à une matière lors de la
réalisation. La forme ne serait alors plus que la réalisation d’une image projetée sur la matière.

Mais  nous  avons  également  aperçu,  avec  le  texte  d’Henri  Focillon,  que  cette  supposée
séparation de la forme et de la matière n’est pas immuable. En effet, il propose plutôt de
penser la forme et la matière conjointement, de manière indissociable et inséparable. Nous



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-08 00:58:58, depuis le
216.73.216.189 2/9

l’avons vu avec son texte : la forme agit sur la matière, et la matière altère la forme. Ainsi, à la
question posée en partie précédente, « Le designer […] ne doit-il pas lui aussi se défaire de ce
préjugé pour mieux composer avec les propriétés des matériaux et en tirer le meilleur parti
possible ? », Anni Albers et Tim Ingold, textes retenus pour fonder notre combat, répondraient
assurément favorablement !

Au sein de notre réflexion sur la matérialité, le texte d’Anni Albers s’inscrit directement dans la
continuité de celui d’Henri Focillon, tant les points communs sont saillants. Figure majeure du
design textile moderne, Anni Albers (1899-1994) a été étudiante puis maître au Bauhaus, avant
d'être contrainte de quitter l'Allemagne pour les États-Unis en 1933, face à la montée du
nazisme. Elle qui n'avait pourtant pas choisi au départ le tissage comme champ de création,
mais  qui  s'y  était  ralliée,  a  développé tout  au long de sa  vie  un questionnement  sur  la
matérialité textile. Au lieu d'imiter la peinture et d'envisager son transfert sous une forme
tissée, elle privilégie ce qu'elle appelle un « esprit d'aventure » (« adventurousness »). Ainsi ce
n'est  pas  le  tissage  qui  se  conforme  à  un  motif  imposé,  mais  le  motif  qui  naît  de
l'enchevêtrement du fil de trame et du fil de chaîne. Confortée dans son approche par sa
découverte des textiles précolombiens, elle va s'affranchir des approches traditionnelles du
tissage, au profit d'une logique moderne du textile et d'une écoute de la matière.

Les enseignements qu'elle a pu tirer de sa pratique, de ses observations et de ses voyages, sont
consignés dans ses célèbres ouvrages :  On designing3  et  On weaving4.  Le texte qui nous
intéresse tout particulièrement,  « Travailler avec le matériau »,  est  issu de la traduction
française de ces deux ouvrages5. Dans la version originale de cet article6, Anni Albers qui
enseigne alors au Black Mountain College (1933-1949) propose de « redescendre sur terre et
faire l’expérience de la chose la plus réelle qui soit,  le matériau ». L'expérience opère la
médiation avec le monde tangible. Elle invite alors à un rapprochement de l'être humain à
l'égard du matériau, dont la civilisation qui privilégie le produit fini  au processus nous a
éloigné, et en appelle à la « puissance de créer ». Favorisant « l’expérimentation libre » elle
préconise  de  revenir  à  l'état  brut  de  la  matérialité,  invitant  à  aller  chercher  «  les  lois
inhérentes au matériau ». Dans le travail créatif, les matériaux déterminent des limites qui ne
sont pas un frein à la créativité mais un cadre à prendre en considération pour la stimuler. Si
son travail est avant tout manuel, elle ne s'oppose toutefois pas à l'industrie et à la machine :
elle considère que le travail artisanal peut servir à l'industrie et fournir des modèles en tenant
compte « des résultats d’un travail intime avec le matériau ».

Il est intéressant ici de tisser, dans un premier temps, un lien avec le texte de Raymond Guidot,
d’où part notre réflexion dans la partie précédente. Cet auteur se place du point de vue de la
production industrielle. En effet,  les matériaux qu’il  qualifie d’« artificiels » répondent au
besoin de donner une forme particulière à ce qu’il nomme encore la matière : le matériau se
doit d’être adéquat à l’intention du projet. Cela implique la création de nouveaux matériaux,
ainsi que la recherche d’une stabilité de leurs propriétés qui favorise l’imposition des formes.
Bien qu’Anni Albers soit ouverte dans son texte à la question de l’industrie, son point de vue
diffère de celui de Raymond Guidot. Le point de départ d’Anni Albers n’est pas la forme, mais
bien les matériaux et leurs propriétés inhérentes : il ne s’agit pas ici de créer de nouveaux
matériaux en fonction de la stabilité de leurs propriétés, mais de les étudier et les accepter tels
quels. De plus, la conjonction « avec », dans le titre même de l’article, indique bien qu’Anni
Albers pense la co-construction de la forme et du matériau : un modèle de coopération, qui
s’inscrit par opposition à la subordination présupposée du modèle hylémorphique.

De plus, le texte d’Anni Albers entre en résonance avec celui d’Henri Focillon sur la théorie de
la vocation formelle. En effet, nous avons vu qu’Henri Focillon considère que les matières ont
des dispositions propres à recevoir telle forme plutôt qu’une autre. Cette idée n’est pas sans
faire écho à celle d’Albers selon laquelle les « lois inhérentes de la matière » définissent le
cadre de l’expérimentation et de la créativité. Selon ce mode de conception, il s’agit de suivre
les potentialités des matériaux. Dans cette perspective, nous comprenons que la forme émerge
des matériaux eux-mêmes et de leurs spécificités, au lieu d’être imposée à une présumée
matière.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-08 00:58:58, depuis le
216.73.216.189 3/9

Tim Ingold, quant à lui, partage cette remise en cause d’une conception dite hylémorphique du
faire. Dans son paragraphe « Les deux faces de la matérialité7 », sous-partie du chapitre « Les
matériaux de la vie », il  convoque la notion de matérialité afin d'interroger également le
rapport entre le matériau et l’artefact, et le passage de l’un à l’autre. Mais, plus encore, il
remet en cause la matérialité en tant que propriété immuable et figée. Plus que de s’en tenir à
la conception d’une matière comme une substance inerte, Tim Ingold propose de lui restituer
une vie, dont l’artefact ne serait qu’un état.

S’appuyant sur plusieurs archéologues, Tim Ingold commence par observer que la matérialité
serait selon eux constituée de la physicalité de la matière d’une part, et de l’appropriation de
cette matière par l’être humain d’autre part :

«  Lorsque  les  chercheurs  parlent  du  “monde  matériel”,  et  de  manière  plus
abstraite encore de la “matérialité”, qu’entendent-ils exactement par-là ? […] Dans
chaque cas, la matérialité semble présenter deux faces. D’un côté, la physicalité
brute de la “nature matérielle” du monde et, de l’autre, l’organisation sociale et
historique  d’êtres  humains  qui,  en  s’appropriant  cette  physicalité  pour  leurs
propres fins, sont supposés projeter sur elle leur propre projet de signification,
transformant ainsi le matériau brut en artefacts aux formes bien dessinées8. »

Les deux faces de la matérialité seraient donc la matière même et ce que l’être humain en fait,
et découleraient de l’opposition entre nature et culture. Mais Tim Ingold entend bien, lui aussi,
dépasser ces deux « faces » de la matérialité qu’il repère. En effet, cette ambivalence de la
matérialité nous renvoie à la conception dite hylémorphique du faire, que Tim Ingold remet en
cause tout au long de son ouvrage, à savoir l’idée d’une image mentale qui viendrait s’imposer
à la  matière.  Ce modèle  qui  suppose que la  forme serait  imposée à  la  matière,  afin  de
correspondre à un projet préalable, interroge le design dans ses fondements mêmes.

Tim Ingold  propose  plutôt  de  penser  le  passage  du  matériau  à  l’artefact  en  termes  de
croissance : la génération des formes relèverait alors d’un processus fluide, sans début ni fin.
De fait, il s’inscrit contre une présupposée fixité de la forme des artefacts. Plutôt que de penser
la matérialité en termes de résistance, de « solidité » ou de « dureté », il propose d’en accepter
la fluidité :

« Nous devons cependant nous méfier des présupposés [que le mot “matérialité”]
emporte  avec  lui  et  plus  particulièrement,  ainsi  que  nous  le  signalent  les
géographes Ben Andersen et John Wylie, de l’idée selon laquelle le monde matériel
possèderait par nature des propriétés de résistance et une consistance de forme
qui constitueraient sa solidité9.  Olsen lui-même succombe à un tel  présupposé
lorsqu’il renvoie à la “dure physicalité10” du monde. Pourquoi serait-il si dur, si
solide11 ? »

Ainsi, la matérialité ne serait plus une « passivité réceptrice de forme12 », comme ce serait le
cas  selon  un modèle  supposé  hylémorphique,  mais  permettrait  de  générer  une  forme.  Il
s’agirait dès lors de considérer les matériaux comme des substances malléables, substances en
devenir et en perpétuelle transformation, au-delà de la forme qu’ils  prennent de manière
temporaire : « il semblerait que le recours à la matérialité, au devenir des matériaux, à leur
potentiel génératif ou régénératif, c'est-à-dire à leur vie, soit passé à la trappe au bénéfice de
la conception d’un monde déjà solidifié13 ».

Cette fluidité du processus, ainsi que le questionnement sur les relations entre formes et
matières, nous invitent à rapprocher les textes de Tim Ingold et d’Anni Albers de la théorie de
la formativité de Luigi Pareyson, définie comme suit : « “former” signifie “faire” en inventant



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-08 00:58:58, depuis le
216.73.216.189 4/9

en même temps la “manière de faire14” ». Par conséquent, le processus n’est pas l’application
d’une manière de faire préétablie. De plus, il  n’y a ni une idée de la forme antérieure à
l’exécution qui viendrait la matérialiser, ni de moment de conception du projet. De fait, Tim
Ingold  propose  de  définir  le  faire  plutôt  comme  «  un  processus  de  croissance15  ».  La
manipulation  même  des  matériaux  est  d’après  lui  un  processus  fluide,  et  non  pas  une
décomposition d’étapes successives entre un point de départ et un point d’arrivée. Ici encore,
le lien que nous pouvons établir avec Luigi Pareyson est assuré : « l’opération artistique est un
processus où l’on fait et où l’on exécute sans savoir à l’avance, de manière précise, ni ce que
l’on a à faire ni comment il faut le faire, car on le découvre et on l’invente au fur et à mesure
durant l’opération même16 ».

Par la « puissance créatrice » développée à partir du matériau et la fluidité de la matérialité et
du processus, notre choix des textes d’Anni Albers et de Tim Ingold atteste d’une attention
portée à la matière comme point de départ du projet et d’un travail de formalisation. Quelles
sont les conséquences de ce renversement de point de vue, donnant la priorité à la matérialité
dans la pratique du design ? Nous observons qu’elles sont de deux ordres. Tout d’abord, il
invite à interroger la notion de projet comme préalable à la matérialisation. La définition du
design en tant que pratique du projet est une sorte de constante et remonte à la Renaissance
italienne et au projet architectural. Le design serait la méthode de conception qui séparerait
l’étape d’élaboration (progetto), de l’étape de réalisation (progettazione). Ces deux phases sont
regroupées sous le terme de disegno, traduit à la fois par « dessin » et « design ». On retrouve
ainsi l’articulation qui définit couramment le design : celle du dessein au dessin. Mais Tim
Ingold revient sur cette articulation entre dessein et dessin : il propose de remettre en cause la
fonction du dessin, en le considérant « non pas comme la projection d’une image toute faite,
mais comme la trace d’un mouvement ou d’un geste comparable au tissage ou à la gravure sur
un rocher17 ». En suggérant que le dessin n’est pas la projection d’une image mentale, il le
détache de tout projet qui serait préalable. De notre point de vue, c’est dans cette même
perspective qu’Anni Albers invite à la connaissance des matériaux par la pratique et l’écoute
de la matérialité elle-même, sans présupposés. Dans cette perspective, le designer, considéré
dès lors comme celui qui écoute la matière et non pas seulement celui qui impose son dessin
ou sa vision du monde, entretient un rapport étroit avec la matérialité des matériaux. En effet,
nous avons vu qu’Anni Albers privilégie les sensations tactiles et l’apprentissage des matériaux
par la pratique, réinscrivant non seulement le design, mais le designer en lui-même, dans une
pleine matérialité. Cette pratique du design implique que le designer n’est plus seulement
celui qui conçoit à dessein, mais également celui qui fait, qui fabrique, qui utilise ses propres
mains. Dès lors, le second questionnement, que sous-tend la notion de matérialité, est celui qui
interroge la dématérialisation supposée du design et des médias.

3.2 Contre la dématérialisation supposée du design et
des médias
Il  est  aisé  de  faire  abstraction  de  la  matérialité,  manifestement  trébuchante,  de  cette
anthologie  publiée  numériquement,  du  câblage  à  l’écran  plasma  ou  LCD  sur  lesquels
s'inscrivent une certaine ordonnance de signes. La physicalité et les spécificités du médium
numérique qui informent la lecture semblent rarement primordiales. Pourtant, tous textes qui
composent  cette  anthologie  thématique  sur  la  notion  de  matérialité  dans  les  champs
disciplinaires  de  l’art,  du  design  et  des  médias  dépendent  d’infrastructures  techniques
institutionnelles  et  privatisées,  de  serveurs  et  de  technologies  matérielles  déterminant
certaines pratiques, actions et mouvements. Il est difficile d’ailleurs, pour descendre d’une
strate  supplémentaire,  de  saisir  où  commence  et  quelle  est  la  matérialité  des  signes  et
représentations qui structurent nos images, sons, vidéos et textes. Est-ce la lettre, sa forme,
son référent ou sa traduction par une multitude d’interfaces interopérantes, du BIOS18, des
composants électroniques individuels, de l'électricité qui y circulent, des minerais et plastiques
vers lesquels nous devrions nous tourner, afin de saisir ce qu’est le médium ?

Le  matérialisme  y  apparaît  alors  comme une  notion  duale,  aux  prises  avec  les  qualités
représentatives  des  médias  et  la  concrétisation  technique  des  signes.  Ces  deux  points



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-08 00:58:58, depuis le
216.73.216.189 5/9

d’observation ne considèrent donc pas uniquement la représentation (dans une perspective
d’étude de la culture visuelle) mais décrivent soit les effets transformatifs des médias sur des
collectivités humaines soit, plus littéralement, la nature de la représentation, des formats de
fichiers  aux  oscillations  du signal  électrique.  Ces  perspectives  admettent  toutes  deux  un
enchevêtrement certain entre représentation et support matériel, mais divergent quant à leur
hiérarchie déterminante. D’une certaine façon, cette admission affirme qu’afin de saisir la
matérialité des médias, nous devons en premier lieu avouer que nous oublions bien souvent la
réalité  matérielle  masquée  par  sa  représentation.  Puis,  dans  un  second  temps,  il  faut
reconnaître que la matérialité des médias nous échappe lorsque nous faisons l’expérience de
leur puissance représentative.  Les médias,  analogiques ou numériques,  compris dans une
typologie d’associations d’effets et de techniques, nous font oublier que l’acte de médiation
qu’ils opèrent n’est ni neutre, ni transparent et finalement avec une certaine ambivalence,
jamais  immédiat.  Si  la  lecture  du texte  que nous sommes en train  d’élaborer,  dans  une
perspective communicationnelle, lie l’espace et le temps entre un émetteur et un receveur par
un  médium  écranique,  la  perspective  médiologue  observe  alors  la  matérialité  de  cette
communication,  soustraite derrière le message qu’elle informe. Si,  pour reprendre Sybille
Krämer, « se cache derrière le message visible, le médium invisible19 », ce sont les binaires
visibilité/invisibilité  et  par  extension  matérialité/immatérialité  qui  se  retrouvent  inversés.
Somme  toute,  la  matérialité  des  médias  semble  nous  échapper,  et  pourtant  expérience
perceptive des médias et de leur représentation est celle d’une matérialité retirée, qui pour les
auteurs que nous présentons dans cette section mérite de revenir sur le premier plan.

Ainsi, les textes Materiality de Brown et L’Expérience de l’Artificiel de Manzini introduits ici
jouent de cette double matérialité ambivalente par une analyse théorique et empirique des
médias. Et tous deux se saisissent des enjeux de la matérialité des médias par son envers. Ce
sont des présupposés théoriques persistants d’une dématérialisation du monde sensible et
d’une immatérialité imputée aux médias que Bill Brown et Ezio Manzini nous invitent, selon
différentes méthodes et perspectives disciplinaires, à repenser une matérialité des médias.
Leur  angle  d’observation  de  cette  matérialité  est  cependant  drastiquement  différent.  Bill
Brown,  contrairement  à  Ezio  Manzini  qui  traite  de  la  matérialité  en  elle-même,  trace
l’hypothèse  de  la  dématérialisation  par  un  travail  historiographique  des  oppositions
matérielle/immatérielle afin d’observer comment ce terme se déploie et évolue dans divers
champs disciplinaires.

Si  le  texte  d'Ezio  Manzini  marque  une  opposition  frontale  à  l’esprit  de  clocher  de  ses
contemporains qui assimilent sans difficulté l’idée d’une dématérialisation à venir de toutes
cultures matérielles  dans les  médias numériques,  l’essai  critique de Bill  Brown revient  à
l’origine de ces oppositions, requalifiant au passage, les termes de ce conflit. À ce titre, c’est
en retraçant les évolutions du concept de matérialisme, dans une perspective historique, que
Bill Brown esquisse donc une généalogie des différentes hypothèses et critiques majeures de la
«  matérialité  du  médium,  de  l’information  et  de  la  communication20  »,  par  l’étude
d’argumentaires théoriques exemplaires du XIXe  siècle à nos jours. Dans Materiality21,  Bill
Brown développe l’argumentaire d’une dématérialisation de tous aspects de la vie dans les
médias ; dématérialisation qu’il analyse notamment comme résidu d’une confluence entre la
critique économique du capitalisme héritière du matérialisme dialectique de Karl Marx et
l’apparition  des  médias.  Il  note  alors  l’influence marxiste  sur  les  penseurs  de  la  culture
matérielle du début du XXe tels que Georg Lukács et Walter Benjamin, tous deux élèves de
Georg Simmel.

Bill  Brown  rappelle  que  l’appareil  conceptuel  par  lequel  les  médias  furent  pensés  est
majoritairement issu du débordement du vocabulaire et des méthodes d’analyse de la culture
matérielle de Karl Marx — de la marchandise, de l’aliénation, de l’objectivation, du surplus de
la valeur, des machines et de l’idéologie. C’est moins, donc, de l’objet matériel média dont il
s’agirait, que de sa propension à désubstantiver la réalité matérielle par les médias, ce tiers
faisant médiation de nos expériences esthétiques. Exemplairement, il rappelle que le « médium
» des marchandises,  l’argent,  devient l’agent entre la matérialité (objets et actions) et le
régime de la valeur. À ce titre, il n’est pas étonnant de voir des analogies comparatives aux



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-08 00:58:58, depuis le
216.73.216.189 6/9

médias techniques (photographiques, de communication, etc.) comme oblitérant le référent
matériel  capturé,  par  son  signe.  Cette  comparaison  justifiait  une  partie  de  la  critique
moderniste de l’abstraction de la matérialité qui, en quelque sorte, semblait disparaître dans la
représentation. Bill Brown souligne d’ailleurs la récursivité de cet argumentaire, qui s’attelait
alors à décrire les techniques analogues, appareils photographique et cinématographique, et
continue minoritairement à être employé pour discuter des médias contemporains. Désormais,
les  procédés  techniques  analogiques  dans  la  critique  contemporaine  des  médias  sont
étonnamment célébrés, tel est notamment le cas de la critique et historienne de l’art Rosalind
Krauss. Elle définit la nouvelle ère de production artistique post-moderniste comme celle d’une
indistinction générale où, sous l’appellation d’installation, se cache un concept de médium
plutôt que sa matérialité. Ce moment, qualifié par Rosalind Krauss de post-médial22, est une
critique en soi d’un abandon d’une spécificité du médium en art, qui diluerait la création
artistique  dans  le  capitalisme.  À  ce  titre,  l’approche de  Krauss,  pour  qui  les  médiations
technologiques favorisent une sérialisation de l’art et son économie marchande, hérite elle-
aussi de la lecture moderniste marxiste de l'abstraction de la matérialité. Ainsi, elle invite à un
réinvestissement d’anciennes techniques et de modes de productions esthétiques, libérés du
joug  économique  financier  contemporain,  sorte  de  garant  d’une  matérialité  du  médium
artistique.

Cette résistance aux médias contemporains fait état du changement paradigmatique de la
transmission du signal, drastiquement révolutionné avec l’arrivée de la cybernétique et les
nouveaux  modes  mathématiques  de  transmission.  Les  médias  numériques,  de  par  leurs
procédés algorithmiques qui encodent dans divers niveaux de langages computationnels et
d’interfaces, font persister cette dématérialisation ici dans une mathématisation rationnelle du
monde.  L’impossibilité  de  fixer  l’information  (base  élémentaire  de  toute  représentation
numérique) à une matérialité spécifique fait émerger une nouvelle relation média/matérialité :
l’information,  échappant  à  une  incorporation,  semblerait  transcender  la  matérialité  des
médias. Hanté par le dualisme cartésien esprit/corps et référant implicitement au travail de
Katherine Nancy Hayles, Bill Brown qualifie l’information comme une quantité instable qui se
remédie23 sans cesse, dépendante tout de même de ses conditions d’apparitions : l’écran d’un
ordinateur,  sa  taille,  son système opératoire,  ses  composants,  les  programmes et  autres.
L’immatérialité  et  corollairement  la  matérialité  deviennent  alors  un  point  critique  dans
l’analyse des médias, non plus par l’observation des effets mais la nature physique de l’objet «
médium  ».  Ce  changement  de  régime  matériel  ou,  pour  reprendre  Friedrich  Kittler24,
l’aplatissement de tout média dans le médium totalisant qu’est l’ordinateur est là où encore ce
même  combat  matérialité  contre  dématérialisation  et  immatérialité  se  rejoue.  Désir  de
décorporation total  et  de fusion machinique, voire d’anéantissement total  du réel  dans le
simulacre chez Jean Baudrillard, ce conflit semble pour Bill Brown et Ezio Manzini finalement
dépasser le cadre même du matérialisme pour révéler les inflexions idéologiques de celles et
ceux qui pensent les médias. Bill Brown s’abstient tout de même de définir positivement les
médias,  résistant aux apories du « tout  médium »,  mais suit  le  fil  d’une évolution de la
matérialité infléchissant les approches au médium comme sujet de recherche.

Chez  le  designer  Ezio  Manzini,  l’hypothèse  de  la  dématérialisation  devient  l’excuse  d’un
abandon d’une position éthique et  politique relative  aux conditions  de la  production des
matérialités et, corollairement, à l’écologie des pratiques. Artefacts. Vers une nouvelle écologie
de l’environnement artificiel25, publié en 1990, semble clairvoyant, partageant une certaine
affinité avec ce qui est désormais nommée « écologie des médias ». Ezio Manzini refuse les
énoncés  conventionnels  qui,  pour  lui,  impliquent  de  penser  l'arrivée  de  ces  nouvelles
médiations  comme  une  rupture  d’un  environnement  naturel.  Il  privilégie  une  lecture
systémique des matérialités émergentes en esquissant,  non sans une certaine ironie,  une
critique  de  la  dématérialisation  et  des  postulats  d’une  apparition  spontanée  d’un  nouvel
environnement artificiel. Il insiste sur la nécessité d’une connaissance des transformations et
évolutions des matériaux mêmes, sur l’histoire des techniques, sur la standardisation de la
production  industrielle  inséparables  de  nos  dispositifs  perceptifs  et  d’inscriptions.
L’environnement artificiel, qu’il nomme ainsi en reprenant l’argumentation de ses opposants,
n’est pas uniquement le constat de l’arrivée sur le marché de la consommation d’une « famille



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-08 00:58:58, depuis le
216.73.216.189 7/9

particulière de produits, de systèmes et de contextes récents26 ». Pour l’auteur, ces nouvelles
matérialités réagencent toutes matérialités, et réorganisent tout usage et rapport à l’existant,
et non leur négation. Il envisage un nouveau rapport au temps et à l’espace ordonné par ces
nouveaux matériaux et technologies, en résonance avec l’approche analytique de Marshall
McLuhan sur les médias.

Dans  son  approche  écologique,  Manzini  partage  quelques  affinités  avec  des  penseurs
contemporains tels que Jussi Parikka, professeur des cultures et esthétique du numérique.
Parrika, en s’appuyant sur le concept de Naturecultures27 forgé par Donna Haraway, sorte de
continuum temporel  entre  nature  et  culture,  remet  ainsi  en  question  notre  relation  à  la
véritable matérialité qui structure les échanges immatériels et esquisse les contours d’une
nouvelle  science  de  l’information  et  de  la  communication  qui  lie  échelles  humaine  et
géologique. Dans Medianatures,  The Materiality of  Information Technology and Electronic
Waste28,  Jussi  Parikka  définit  la  matérialité  à  partir  de  phénomènes  de  transformations
physique et chimique utilisés dans l’industrie, comme les réactions plasma et l’implantation
ionique. Le point de vue défendu par l’auteur est que la matérialité des médias, en particulier
ceux qui s’appuient sur les technologies et les formats numériques, est à prendre au pied de la
lettre. Les différents supports sur lesquels nous consultons textes, images, signes, films sont
les produits de divers processus d’extraction, de traitement des minéraux ou autres produits
naturels. Après avoir servi, les objets technologiques deviennent des déchets et confrontent les
différentes sociétés à la vie matérielle de ceux-ci, après leurs usages.

De notre point de vue, il est indéniable que cette approche fait écho à celle d’Ezio Manzini qui,
des années auparavant, retraçait de son point de vue de praticien ce changement indicible des
matériaux et de leur production. La matière brute est désormais synthétisée, mélange des
polymères complexes habilement conçus pour correspondre à un nouveau type de production
performante, déchargée des contraintes matérielles passées. Cette nouvelle liberté de faire
avec cette matérialité fluide nécessite donc pour les designers de comprendre les enjeux
esthétiques nouveaux qui déterminent le projet. Finalement, pour Ezio Manzini, la notion de
projet est la réponse praticienne au continuum Naturecultures de Donna Haraway. Le projet
est alors ce système qui lie « les structures physiques et socioculturelles que l'histoire a
produites jusqu'ici et qui, en définitive, constituent la “véritable matière” dont est fait le nouvel
environnement  artificiel29.  »  Malgré  une  position  systémique,  une  certaine  primauté  du
domaine social  et  culturel  semble  transparaître  dans  ce  texte  qui,  cependant,  résiste  au
raccourci d’un déterminisme sociologique. En effet, chez Manzini, les interventions humaines,
les décisions humaines et les usages déterminent ces nouvelles matérialités. Ici se rompt le
comparatif  avec  McLuhan  qui  prône  ouvertement  un  déterminisme  technologique,  qui
obscurcit pourtant les conditions présentes d’une culture où l’économie, les décisions et les
positions de pouvoir orientent l'avènement de techniques.

Bien que Bill Brown appelle désormais à prendre en compte les multiples dimensions de la
matérialité des médias contemporains, de la spécificité des plateformes jusqu’au langage de
programmation, il s’oppose tout de même à un retour moderniste à la spécificité du médium. Il
partage en cela avec Ezio Manzini cette volonté de faire remonter la matérialité au premier
plan, non pas pour l’isoler mais la faire advenir en relation avec ces qualités représentatives.
Dans  la  partie  finale  de  Materiality,  il  exhorte  à  développer  une  méthodologie  nouvelle,
conjointe à un renouveau du matérialisme, pour saisir la matérialité des médias, ou plutôt,
comme il l'explicite, un ordre des matérialités. Si Ezio Manzini fait du projet la solution à
l'antagonisme matérialité et esprit, Bill Brown propose la défaillance comme révélateur de la
matérialité des médias. Brown reprend implicitement cette tradition en théorie des médias,
portée  par  des  figures  tel  que  Vilém Flusser,  que  la  défaillance,  le  détournement  et  la
corruption des dispositifs30  nous révèlent les paradoxes de la médialité, c'est-à-dire que la
matérialité flamboie lorsque la représentation est mise à mal.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-08 00:58:58, depuis le
216.73.216.189 8/9

Des racines hylé (la matière) et morphé (la forme), qui constituent tout être. 1.
INGOLD,  Tim,  Faire  :  anthropologie,  archéologie,  art  et  architecture,  Bellevaux,2.
Éditions  Dehors,  traduit  de  l’anglais  par  Hervé  GOSSELIN  et  Hicham-Stéphane
AFEISSA, 2017, p. 59. 
ALBERS, Anni, On Designing, New Haven, The Pellango Press, 1959 et ALBERS, Anni,3.
On Designing, Middletown, Wesleyan University Press, 1971. 
ALBERS, Anni, On Weaving, Middletown, Wesleyan University Press, 1965. 4.
ALBERS, Anni, En tissant, en créant, Paris, Flammarion, 2021. 5.
ALBERS, Anni, « Work with Material », Black Mountain College Bulletin, n°5, 1938.6.
Réédité dans le College Art Journal, n°III, vol. 2, Janvier 1944, p. 51-54. 
INGOLD, Tim, « Les deux faces de la matérialité », Faire : anthropologie, archéologie,7.
art et architecture, op. cit., p. 70-74. 
Ibidem, p. 70-71. 8.
ANDERSEN, Ben, WYLIE, John, « On Geography and Materiality », Environment and9.
Planning A, Thousand Oaks, Sage Publications, vol. 41, 2009, p. 319. 
OLSEN, Bjørnar, « Material Culture After Text: Re-Membering Things », Norwegian10.
Arachaeological Review, Londres, Routledge, vol. 36, n°2, 2003, p. 88. 
INGOLD, Tim, « Les deux faces de la matérialité », Faire : anthropologie, archéologie,11.
art et architecture, op. cit., p. 72. 
Ibidem, p. 74. 12.
Ibid. 13.
PAREYSON, Luigi,  Esthétique, théorie de la formativité,  [1988],  Paris,  Éditions rue14.
d’Ulm, traduit de l’italien par Gilles TIBERGHIEN, 2007, p. 24-25. 
INGOLD, Tim, « Les deux faces de la matérialité », Faire : anthropologie, archéologie,15.
art et architecture, op. cit., p. 60. 
PAREYSON, Luigi, Esthétique, théorie de la formativité, op. cit., p. 83. 16.
INGOLD, Tim, Faire : anthropologie, archéologie, art et architecture, op. cit., p. 160. 17.
Le BIOS ou Basic Input Output System est un18.
KRAMER, Sybille,19.
BROWN, Bill, « Materiality », dans HANSEN, Mark, MITCHELL, William John Thomas,20.
Critical Terms For
Ibidem. 21.
KRAUSS, Rosalind, Voyage on the North Sea : Art in the Age of the Post-22.
À ce sujet, BOLTER, Jay David, GRUSIN, Richard, Remediation : Understanding New23.
KITTLER, Friedrich, « Le24.
MANZINI, Ezio, Artifacts: Towards a New Ecology of the Artificial Environment, Milan,25.
Domus Academy, 1990, réed. Artefacts. Vers une nouvelle écologie de l’environnement
artificiel, Paris, Centre Pompidou éditeur, coll. « Les essais », 1991. 
Ibidem, p. 141. 26.
HARAWAY, Donna, The Companion Species Manifesto: Dogs, People, and Significant27.
Otherness, Vol. 1, Chicago, Prickly Paradigm Press, 2003. 
PARIKKA, Jussi, « Introduction: The Materiality of28.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-02-08 00:58:58, depuis le
216.73.216.189 9/9

MANZINI, Ezio, Artefacts. Vers une nouvelle écologie de l’environnement artificiel, op.29.
cit., p. 24. 
FLUSSER, Vilém, Pour une philosophie de la photographie, [1983], traduit par Jean30.
MOUCHARD, Belval, Circé, 2004, p. 70. 


