
© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 1/18

Design in
Translation

4.2. « Des formes cachées dans la matière.
La bricologie de l’art participatif à la
lumière de la pensée de Gilbert Simondon
», Technique et Culture, n°64, 2015
Estelle Zhong

ZHONG,  Estelle,  «  Des  formes  cachées  dans  la  matière.  La  bricologie  de  l’art
participatif à la lumière de la pensée de Gilbert Simondon », Technique et Culture,
n°64,  2015,  [en  ligne],  disponible  sur  https://journals.openedition.org/tc/7567,
consulté  le  02  mai  2019.

NOTE DE L’ÉDITEUR
Nous vous invitons à consulter la synthèse de cet article (édition papier) en téléchargeant le
document placé en annexe1.
Nous remercions Baptiste Morizot pour son aide conceptuelle, précieuse à l’élaboration de cet
article.

Introduction
Une nouvelle pratique artistique contemporaine : l’art
participatif
Devant des vieilles dames médusées, un homme coiffé de bois de cerf pousse des hurlements
incantatoires pour empêcher la destruction de leur HLM. Au pied des tours de la cité Forest
Houses, dans le Bronx, les habitants s’activent à construire un « monument » au philosophe
italien  Antonio  Gramsci.  D’anciens  mineurs  anglais  reconstituent  l’émeute  d’Orgreave  à
laquelle ils avaient eux-mêmes pris part en 1984. Des GI fraîchement revenus de Bagdad
préparent  et  vendent  des  kebabs irakiens  dans un petit  camion qui  sillonne les  rues  de
Chicago2.

Toutes ces visions hallucinatoires sont autant de projets relevant d’une pratique artistique
apparue au début des années 1990 : l’art participatif (participatory art). Cette pratique se
retrouve sous plusieurs noms : social practice, socially-engaged art, dialogic art, community-
based art. Si l’on peut retrouver, tout au long de l’histoire des avant-gardes, diverses tentatives
d’inclure pour inclure le public dans le déroulement ou la production d’une œuvre3, jamais
encore la participation n’avait constitué le fondement même d’une pratique artistique. Qui plus
est, ce procédé n’est pas entendu comme participation ponctuelle dans un cadre spectaculaire
(au sens de performance, depuis le futurisme jusqu’aux années 1970), ni comme interactivité
(art numérique) ni comme instructions à suivre (Fluxus, art conceptuel). En art participatif, la
participation est entendue comme une collaboration entre un artiste et des participants dans la



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 2/18

production d’une œuvre. Cette collaboration a lieu sur un temps long et se fait à divers degrés
suivant les projets. Elle constitue une fin en soi du projet, au même titre que l’œuvre produite.
Certains  artistes  bénéficient  d’une  reconnaissance  internationale  :  parmi  eux,  Thomas
Hirschhorn, Jeremy Deller, Javier Téllez, ou encore Michael Rakowitz.

Une pratique opaque à l’analyse
Quiconque s’intéresse à cette nouvelle pratique artistique se retrouve rapidement confronté à
l’incapacité d’en rendre compte. En effet, comment analyser des œuvres qui prennent la forme
d’ateliers  de  cuisine  ou  de  bricolage,  de  conversations  informelles  entre  participants,  de
déambulations à vélo dans la ville ? Les catégories traditionnelles de l’histoire de l’art ne
permettent pas d’analyser le fonctionnement de cette pratique : la notion d’œuvre est mise en
cause, lui est préférée la notion de projet ; les notions de médium, technique, tour de main,
style, patte de l’artiste paraissent également difficiles à appliquer. Conséquemment, c’est la
notion  même d’artiste  qui  semble  obsolète  :  les  activités  quotidiennes  mobilisées  en  art
participatif ne manifestent pas à première vue un travail de l’artiste, une maîtrise propre, un
savoir-faire spécifique, contrairement à d’autres pratiques contemporaines qui peuvent elles
aussi excéder les catégories traditionnelles (street art, performance) : le travail de l’artiste
semble  s’apparenter  à  celui  d’un  grand  organisateur,  capable  de  mettre  en  place  ces
événements et de rassembler des gens. Est-ce à dire qu’il n’y a pas de travail artistique dans
l’art participatif, et ainsi pas d’art ? Ce que l’on pourrait appeler « la tentation bourgeoise »
refait surface, ce geste de vouloir soustraire à l’art une pratique artistique non miscible avec
ce que l’on connaît de l’art, confronté à une nouvelle pratique qui récuse des formes anciennes
au profit de formes nouvelles qui n’ont pas l’air artistiques (collage, ready-made, happening,
etc.). Nous faisons l’hypothèse que la part artistique de l’art participatif n’est pas en cause :
notre incapacité à analyser le propre du travail de l’artiste est due à une déficience des outils
employés pour en rendre compte. Il s’agit d’inventer de nouveaux outils.

Quelle prise de forme pour l’art participatif ?
Pour comprendre la spécificité du travail de l’artiste en art participatif, il s’agit d’élaborer des
outils capables de rendre compte de la genèse de l’œuvre, c’est-à-dire de la prise de forme
particulière à cette pratique.

La conception de la prise de forme en Occident a longtemps été travaillée par le schème
hylémorphique  aristotélicien,  au  point  d’en  constituer  la  métaphysique  spontanée  :  pour
qu’une chose prenne forme, il faut qu’une forme s’impose à une matière. L’avènement de toute
chose, de la brique à l’individu en passant par l’œuvre, est pensé selon ce schème, comme le
met en évidence Gilbert Simondon4  dans l’introduction de son opus magnum.  La modalité
extrême de ce schème est illustrée dans l’opération de moulage à l’origine de la fabrication
d’une brique d’argile. Soit d’un côté, la matière argile, caractérisée par son caractère informel
et  passif  ;  soit  de l’autre,  le  moule,  c’est-à-dire la  forme entendue comme détermination
abstraite. La forme, moule creux, accueille la matière et s’impose à elle de manière à obtenir
une brique d’argile.  En tant  que paradigme occidental  de  la  prise  de forme,  ce  schème
hylémorphique a structuré notre compréhension de la création d’une œuvre d’art. Selon ce
schème, dans le domaine de la création artistique la forme correspond à l’intention de l’artiste
comme cause finale (sa volonté de représenter tel objet) qui dirige son action, et à l’idée ou à
l’image de cet objet, préexistant à l’œuvre dans son esprit, correspondant à la cause formelle.
Ainsi la forme est toujours antérieure et a la préséance sur la matière.

À première vue, ce paradigme semble ne plus travailler autant les conceptions de la prise de
forme en art, en tant qu’il a été battu en brèche par de nouvelles façons de faire des artistes
qui, délaissant la représentation, créent sans vision a priori, laissent leur inconscient œuvrer et
envisagent la matière comme cause formelle et finale (« Je me laisse travailler par la matière »,
«C’est la matière qui dicte mon œuvre » etc.). Néanmoins ces échappées par rapport à la
conception hylémorphique de la prise de forme se font les yeux fermés ; c’est-à-dire dans et
par l’expérience plastique même des artistes, sans être accompagnées d’un nouvel appareil



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 3/18

conceptuel. Tant et si bien qu’à défaut d’avoir d’autres concepts que ceux, aristotéliciens, de
forme et matière à disposition, ceux-ci ne cessent de revenir, comme un retour du refoulé, dans
le discours et les représentations de l’acte de création sous des avatars actualisés. Ainsi, dans
un ouvrage intitulé Conversation Pieces5 consacré aux projets d’art participatifs fondés sur le
procédé de la conversation, Grant Kester, confronté à la même difficulté que nous à déployer la
spécificité du travail de l’artiste dans cette pratique, propose une distinction en apparence
nouvelle : les artistes ne sont pas des « content providers » mais des « context providers». La
conversation, la cuisine, le bricolage seraient autant de cadres c’est-à-dire de formes sans
contenu. Nous voyons à quel point ici la notion de contexte, récurrente en art contemporain, ne
fait que rejouer l’idée de forme comme détermination abstraite s’imposant à et contenant une
matière qui arrive en second lieu. Ainsi, bien que le schème hylémorphique soit sans cesse
remis  en  cause  par  les  pratiques  de  création  des  artistes  contemporains,  nous  sommes
néanmoins  dépourvus  d’un  appareil  conceptuel  constitué,  concurrent  au  schème
hylémorphique, qui fournirait des outils d’analyse puissants permettant de rendre compte de la
prise de forme artistique propre à l’art participatif.

Notre hypothèse de recherche est la suivante : pour rendre compte de la genèse spécifique à
l’art participatif  et ainsi de la spécificité du travail  de l’artiste dans cette pratique, il  est
nécessaire de réévaluer ce que nous considérons spontanément comme les formes de l’art
participatif : conversation, cuisine, bricolage, marche, etc. Nous postulons que ces pratiques
quotidiennes sont  davantage à  comprendre comme « matières  »  de l’art  participatif  que
comme  «  formes  ».  Cette  hypothèse  s’appuie  sur  la  conceptualité  de  ces  deux  termes
construite par Gilbert Simondon dans L’individuation à la lumière des notions de forme et
d’information6.

Forme et matière chez Focillon et Simondon
Au premier abord, une telle hypothèse ne semble que reconduire le schème aristotélicien
puisque la dichotomie entre forme et matière est conservée. Si cette dichotomie reste, elle est
en réalité profondément transformée de l’intérieur par Gilbert Simondon au point de donner
lieu à la construction d’un appareil conceptuel aussi conséquent que le schème hylémorphique
et ainsi susceptible de s’y substituer durablement. On notera que cette critique du schème
hylémorphique  initie  chez  Simondon  une  réforme  magistrale  du  concept  d’individu,  et
l’invention du concept clé d’individuation : ce sujet ne sera pas évoqué ici, en tant qu’il ne
concerne pas notre sujet7.

Contre toute attente, une première intuition de la conceptualisation de la prise de forme telle
qu’elle est mise en place par Simondon, peut être trouvée dans le chapitre III de la Vie des
Formes d’Henri Focillon8. Lui-même justifie la conservation des deux notions de forme et de
matière, alors qu’il essaie de dépasser le schème hylémorphique :

« Au moment où nous abordons le problème de la vie des formes dans la matière,
nous ne séparons l’une et l’autre notion, et, si nous nous servons de deux termes,
ce n’est pas pour donner une réalité objective à un procédé d’abstraction, mais
pour montrer au contraire le caractère constant, indissoluble, irréductible d’un
accord de fait. Ainsi la forme n’agit pas comme un principe supérieur modelant une
masse passive, car on peut considérer que la matière impose sa propre forme à la
forme9 ».

Le premier geste de cette critique de l’hylémorphisme est ainsi de mettre en cause la supposée
passivité de la matière : la matière serait également forme, et à ce titre, posséderait la capacité
de s’imposer à la forme à laquelle elle est confrontée : la matière argile avec ses attributs
spécifiques travaillerait le moule dans lequel elle est versée.

Il est envisageable que Simondon ait lu la Vie des formes parue en 1943 et que les tentatives



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 4/18

de dépassement du schème hylémorphique présentes dans ce chapitre de Focillon intitulé «
Les formes dans la matière » aient nourri l’édifice conceptuel qu’il élabore en 1964 dans le
premier chapitre de L’individuation à la lumière des notions de forme et d’information : «
Forme et matière ». En effet, on constate une grande proximité entre l’intuition de Focillon et
la critique que Simondon fait du schème hylémorphique. Le principal point de la critique est le
suivant : il n’y a pas dans la genèse de la brique, comme dans toute prise de forme, une
matière et une forme abstraites. « Donner une forme à l’argile, ce n’est pas imposer la forme
parallélépipédique  à  de  l’argile  brute  :  c’est  tasser  de  l’argile  préparée  dans  un  moule
préfabriqué10  ».  Il  n’est  possible  de penser  ces  matières  abstraites  que si  l’on considère
l’opération technique de moulage comme suffisante à la création de la brique : il y a en réalité
médiation « préparée par deux chaînes d’opération préalables qui font converger matière et
forme vers une opération commune11 ».

« La médiation consiste […] en ce cheminement depuis la forme géométrique
jusqu’au moule fabriqué, préparé avec revêtement défini et saupoudrage sec. S’il
n’y a pas de forme abstraite, c’est précisément parce qu’il y a médiation ; si on
néglige la médiation, on ne peut saisir qu’une forme abstraite. Une seconde demi-
chaîne d’opération converge vers la médiation : l’argile est soumise à préparation
[…] pour devenir  cette pâte homogène et  consistante ayant une assez grande
plasticité  pour épouser les  contours du moule dans laquelle  on la  presse […]
L’argile n’est pas seulement passivement déformable, elle est activement plastique
en ce qu’elle manifeste des propriétés colloïdales12 ».

Cette propriété colloïdale de l’argile, qui la rend capable de combler le moule puis de garder la
forme acquise à la cuisson, constitue une forme implicite de la matière. Moulez un volume
d’eau, moulez un volume de gravier, vous n’aurez pas de brique : ces matières ne possèdent
pas les formes implicites nécessaires. C’est ce concept qui intéresse principalement notre
étude de la spécificité du travail de l’artiste en art participatif.

Les formes implicites de la matière
On retrouve ici l’intuition de Focillon conceptualisée de manière à ouvrir des chemins pour la
pensée. La configuration propre de la matière capable de s’imposer à la forme à laquelle elle
est confrontée est une forme implicite.

« La matière recèle la cohérence de la forme avant la prise de forme ; or, cette
cohérence est déjà une configuration ayant fonction de forme. La prise de forme
technique utilise des prises de formes naturelles antérieures à elle, qui ont créé ce
que l’on pourrait nommer une eccéité de la matière brute13 ».

Cette forme implicite, eccéité de la matière brute, constitue non pas seulement la singularité
d’une matière du point de vue perceptif, mais également sa singularité du point de vue de son
emploi technique.

« La fabrication d’un arc, par exemple, n’impose pas une forme (courbe en tension
élastique)  à  une matière  informe :  c’est  la  matière  même,  le  bois  choisi,  qui
possède  la  forme  implicite  de  la  souplesse,  qui  permet  la  courbure,  et  de
l’élasticité, qui permet la tension. Ainsi, une matière, un type de bois possédant à
un haut degré ces formes implicites sera choisi pour fabriquer un arc, le bois d’if
étant traditionnellement adéquat en Europe du Nord. Certains bois sont quant à
eux inaptes à produire des arcs, comme le bois de pin14 ».



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 5/18

Armé de ces concepts, nous faisons l’hypothèse que la conversation, la cuisine, le bricolage, la
marche sont choisies comme matières par les artistes en raison de leurs formes implicites,
latentes et porteuses de conséquences formelles décisives. Suivant la formule de Focillon, elles
« engagent un certain avenir15 ».

Notre plan suit les deux premiers moments de manifestation des formes implicites dans la
matière tels qu’explicités par Simondon16. Notre développement construit ainsi une analogie
entre le travail du charpentier et le travail de l’artiste en art participatif sur le point précis que
tous deux sont confrontés aux formes implicites de la matière lors de la création d’un objet,
d’une œuvre.

Dans  un premier  temps,  nous  nous  attacherons  à  identifier  les  formes implicites  de  ces
pratiques quotidiennes qui incitent l’artiste à choisir celles-ci comme matières parmi les autres
à disposition,  en tant  qu’elles  permettent  et  ouvrent  des chemins d’action,  impossibles à
atteindre à partir des autres matières.

Dans un second temps, nous nous intéresserons à l’élaboration de ces matières par l’artiste
qui, une fois le matériau choisi, détermine s’il veut travailler contre ces formes ou dans le sens
qu’elles proposent.

Nous analyserons principalement trois œuvres de trois artistes différents : Enemy Kitchen
(2004-) de l’artiste irako-américain, Michael Rakowitz, fondé sur la pratique de la cuisine ;
Intervention to Aid Drug-Addicted Women (1994-1995) du collectif allemand WochenKlausur,
fondé sur la pratique de la conversation ; The Boat Project (2011-2012) des artistes anglais
Lone Twin, fondé sur la pratique du bricolage.

Les formes implicites des matières de l’art
participatif
La bricologie comme maîtrise de l’identification des
formes implicites de la matière
Dans la partie intitulée « Conditions physiques de la prise de forme technique », Simondon
élabore les conditions d’une prise de forme réussie. Pour qu’il y ait effectivement rencontre
entre les deux demi-chaînes techniques, c’est-à-dire entre la forme pure et la matière brute, il
faut que la matière brute soit structurée d’une façon telle qu’elle puisse être congruente avec
l’autre demi-chaîne dont l’origine est la forme pure : « Il faut que la matière soit structurée
d’une certaine façon, qu’elle ait déjà des propriétés qui soient la condition de la prise de
forme17 ». Ces propriétés sont ce que Simondon appelle les formes implicites de la matière.
Celles-ci se distinguent de ce qu’on peut appeler communément les qualités d’un matériau : les
qualités résultent souvent du choix que l’élaboration technique fait des formes implicites. Par
exemple, la perméabilité ou non d’un bois est une qualité qui dépend souvent du respect d’une
des formes implicites du matériau : les veines du bois. Les formes implicites sont inhérentes,
ne peuvent s’acquérir ou se perdre, contrairement aux qualités. Ainsi le charpentier, ayant tel
projet de construction en tête, sélectionne le bois dont les formes implicites convergent vers la
forme de l’objet à construire :

« tel tronc convient mieux que tel autre à telle place, en vertu de ses caractères
particuliers qui sont déjà des caractères de forme, et de forme valable pour la
technique de charpenterie […] un arbre dans la forêt peut être reconnu par un
regard  exercé  qui  cherche  le  fût  convenant  le  mieux  à  tel  usage  précis  :  le
charpentier allait dans la forêt18 ».

Fabriquer un objet pour le charpentier passe ainsi d’abord par une identification des formes



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 6/18

implicites d’une matière : il faut que le charpentier aille dans la forêt. De même l’artiste. C’est
la première étape d’une œuvre efficiente. Au début d’un projet, l’artiste se retrouve dans cette
même situation. À la recherche de la matière qui recèle les formes implicites et cachées qui
conviennent le mieux à l’usage qu’il se propose, l’artiste parcourt la forêt des matériaux à sa
disposition : peinture à l’huile, argile, bronze, photographie argentique, pratique quotidienne
etc. C’est ce moment de sélection d’une matière parmi d’autres qui nécessite une bricologie :
une maîtrise de l’identification des formes implicites d’une matière. Cette maîtrise est une
compétence propre, qui exige d’entrevoir depuis l’amont les prolongements lointains des lignes
de force de la création, ouvertes et fermées par telle ou telle forme implicite de chaque
matière.  On  notera  une  urgence  d’autant  plus  grande  de  la  bricologie  pour  l’artiste
contemporain : aucune matière a priori ne lui est refusée, et il est ainsi confronté à une infinité
de matières possibles.

Quelle est ainsi la bricologie propre de l’artiste en art participatif ? Quelles formes implicites
identifie-t-il dans les matières cuisine, conversation, bricolage, qui l’incitent à les choisir parmi
tant d’autres ? Quels chemins ouvrent-elles là où d’autres enclosent ?

La réappropriation créatrice
De prime abord, il semble raisonnable de penser que la cuisine, la conversation, le bricolage
ont été choisies comme matières de l’art participatif en tant qu’elles permettent à tout le
monde de participer effectivement : ces pratiques requièrent peu de technicité, ou tout du
moins une technicité souvent déjà acquise de part leur caractère quotidien – elles sont ainsi
accessibles et manipulables par les participants. Ce serait leur absence de technicité, comme
forme implicite, qui commanderait avant tout le choix de ces pratiques par les artistes. Il nous
semble particulièrement délicat de considérer ce critère comme dominant dans le choix des
matières. En effet, il  ouvre la voie au malentendu, à une compréhension de l’ambition de
l’artiste  comme organisateur  d’ateliers  qui  aurait  pour  objectif  de  rendre  accessible  une
pratique  au  plus  grand  nombre.  Or,  l’artiste  en  art  participatif  ne  recherche  pas  la
participation pour elle-même ; le critère d’accessibilité est, de ce point de vue, non négligeable
mais non-suffisant. Comme d’autres artistes avant lui, comme George Brecht ou Yoko Ono par
exemple,  il  s’intéresse  au  procédé  de  participation  selon  certaines  lignes  spécifiques
permettant de générer certains effets spécifiques.

Nous faisons l’hypothèse que les pratiques de la cuisine, du bricolage et de la conversation ne
sont pas choisies par l’artiste en tant qu’elles sont des pratiques quotidiennes – avec ce que
cela implique en termes de non-technicité – mais en tant qu’elles sont des arts de faire, tels
que définis par Michel de Certeau. Ces pratiques sont choisies par les artistes pour une forme
implicite qui leur est propre : l’appropriation créatrice.

Les arts de faire
Les pratiques quotidiennes ont été pendant longtemps étudiées par la sociologie comme le lieu
de manifestation du contrôle, exercé par l’appareil social, économique et politique, sur les
usagers. Ces pratiques seraient tout entières encadrées par des dispositifs au sens foucaldien,
« procédures techniques minuscules » accroissant la surveillance et le contrôle de ces activités
par les structures technocratiques. Étaient ainsi mises en avant les notions d’uniformisation
dans les comportements et les représentations, de consommation passive. Selon Certeau, cette
approche est trop unilatérale : elle néglige la manipulation de ces activités par les pratiquants.
L’usage est en effet de l’ordre de la réappropriation créatrice, de la production secondaire à
partir  du  matériau  fourni,  lui,  par  les  structures  technocratiques  (par  exemple  les  lieux
communs, les produits du supermarché). Ces pratiques quotidiennes sont ainsi qualifiées d’arts
de faire, à l’opposé du subir : elles sont « les pratiques par lesquelles des utilisateurs se
réapproprient l’espace organisé par les techniques de la production socioculturelle19 ».

Cette conceptualisation des arts de faire comme combinaison productrice secondaire à partir
d’un matériau reçu repose sur une conception hylémorphique des rapports entre forme et



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 7/18

matière20. Cette dichotomie permet de soutenir l’opposition idéologique : d’un côté le subi, le
reçu, l’uniforme (de l’ordre de la matière) ; de l’autre, l’actif, le bricolé, l’inventif (de l’ordre de
la forme). La conceptualité simondonienne nous permet de raffiner la compréhension de ces
objets que sont les arts de faire. Prenons l’exemple des lieux communs. Ils ne sont jamais
d’abord du matériau brut ; ils sont toujours déjà préparés, c’est-à-dire pris dans le cadre de la
conversation, ils n’existent pas en dehors de ces interactions. L’art de faire de la conversation
n’est pas une forme pure qui vient s’imposer de l’extérieur au matériau que seraient les lieux
communs. Comment expliquer alors le phénomène de réappropriation propre aux arts de faire,
s’il n’est pas mis en forme d’un matériau reçu par une pratique singulière ?

Notre hypothèse de départ – considérer les pratiques quotidiennes comme matière contenant
des formes implicites – permet peut-être de fournir un élément de réponse. Les pratiques
quotidiennes constitueraient pour l’artiste une matière dont une des formes implicites serait la
réappropriation créatrice. La voie d’un détournement serait ménagée dans la matière même
des pratiques quotidiennes. C’est cette forme implicite spécifique des pratiques quotidiennes
qui permettrait à l’usager d’être dans le même temps récipiendaire et acteur. C’est également
ce qui permet d’expliquer qu’il n’est pas nécessaire à l’usager de vouloir une réappropriation
ou d’être capable de la conscientiser pour que celle-ci advienne. Cette réappropriation peut se
faire comme dans son dos, comme simple conséquence de cette forme implicite des pratiques
quotidiennes.  Dans le cadre de l’art  participatif,  l’art  de faire,  défini  par Certeau comme
appropriation créatrice, serait ainsi la forme implicite des pratiques quotidiennes.

La réappropriation créatrice comme forme implicite de la cuisine est manifeste dans le projet
Enemy Kitchen21 de l’artiste irako-américain, Michael Rakowitz. Dans ce projet, l’artiste choisit
de faire cuisiner des collégiens américains à partir des recettes de cuisine irakienne de sa
mère. Pendant 10 semaines, vêtus de tabliers arborant le drapeau irakien sous lequel est
inscrit « Enemy Kitchen », les collégiens apprennent à préparer des plats typiques du pays.

Cuisiner irakien pendant plusieurs semaines consécutives finit probablement par instaurer une
plus grande connaissance de cette culture, en tout cas une plus grande proximité affective
entre les participants et ce pays auparavant fantasmé. Les ennemis ont l’air moins étranger
quand on mange ce qu’ils mangent – et qu’on trouve ça bon. Cette proximité croissante au fil
des ateliers est manifeste dans cette anecdote rapportée par Michael Rakowitz :

« Après huit semaines d’atelier de cuisine irakienne, les étudiants du Hudson Guild
Community Center proposèrent de m’enseigner leurs propres recettes de famille,
maintenant qu’ils savaient tout des miennes. Un étudiant, Hyasheem, demanda :
“Est-ce que les Irakiens font du poulet frit à la façon du Sud [Southern Fried
Chicken] ?” J’ai répondu que non, à ma connaissance, il n’y avait rien de tel dans la
cuisine irakienne. “Alors, inventons-le”, dit-il. Hyasheem mena l’opération et nous
cuisinâmes le poulet selon ses recommandations, utilisant une technique “shake-n-
bake”. Le Poulet Frit Irakien était né22 ».

Cet  épisode  met  en  lumière  la  manière  dont  la  cuisine  a  pour  forme  implicite  la
réappropriation créatrice. C’est en tant que la cuisine fonctionne par combinatoire qu’elle
laisse toujours ouverte la possibilité d’un détournement. Les combinaisons des produits de
supermarché sont toujours susceptibles de créer en dehors de ce qui est attendu (en dehors de
la recette, en dehors des plats traditionnels par exemple). Dans cet exemple précis, avoir choisi
la  cuisine comme matière du projet  permet à  l’artiste  de produire un effet  intéressant  :
provoquer des changements de représentation de l’ennemi irakien. En effet, la cuisine suscite
par  elle-même –  par  l’une  de  ses  formes  implicites  –  des  réappropriations  des  recettes
irakiennes  qui  fonctionnent  comme  autant  de  réappropriations  symboliques.  Les
réappropriations culinaires constituent des familiarisations envers les représentations et les
conceptions de l’Irak, de sa culture et de ses habitants. La cuisine permet de se réapproprier la
distance postulée entre les Américains et leur ennemi.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 8/18

La coopération
L’appellation « art participatif » oblitère souvent que la participation est à envisager sous
l’aspect  de  la  coopération,  de  la  collaboration.  En  effet,  il  ne  s’agit  pas  d’apporter  sa
contribution  individuelle  à  une  initiative  ou  à  un  projet  déjà  constitué,  aux  fins  déjà
déterminées, comme l’on pourrait dire que je participe à une manifestation, à une brocante par
exemple. La majorité du temps, la participation suppose de travailler avec un artiste à créer
autre chose d’imprédictible à partir d’un projet, et également de travailler avec les autres
participants  engagés.  Il  s’agit  ainsi  d’une  coproduction  avec  plusieurs  acteurs.  Cette
coproduction a pour ambition de créer de la communauté dans le temps du projet. Cette
communauté  se  caractérise  principalement  par  un  temps,  un  lieu  et  des  fins  choisis  et
partagés.

Admettons par exemple qu’un artiste choisisse comme matière la pratique photographique,
c’est-à-dire qu’il propose aux participants de faire des photographies : par son dispositif même
(un  œil derrière un  objectif), la pratique photographique a pour forme implicite le regard
individuel.  Cette  forme  implicite  ouvre  une  participation  de  l’ordre  de  l’addition  des
réalisations individuelles, mais ferme une participation qui se voudrait davantage de l’ordre de
la coproduction entendue comme construction collective.

La possibilité de cette coproduction constitue ainsi un des enjeux majeurs dans la sélection de
la matière d’un projet. Les matières cuisine et bricolage posséderaient ainsi une seconde forme
implicite, la coopération. Ce n’est pas seulement que ces pratiques ménagent la possibilité
d’être accomplies collectivement. C’est qu’elles impliquent nécessairement une collaboration à
partir d’un certain degré, pour être menées à bien : préparation d’un très grand nombre de
plats, construction à grande échelle. Autrement dit, elles induisent en elles-mêmes chez les
participants une disposition à la coopération qui relève de la reconnaissance d’un besoin : sans
toi, je ne peux pas faire ça.

Dans le cas de la conversation, l’on pourrait arguer que la coopération relève davantage de la
forme explicite : une conversation se fait toujours avec quelqu’un. Cependant, il nous semble
que la forme explicite de la conversation est davantage le nombre (il faut être au moins deux)
que la coopération. Celle-ci s’apparenterait davantage dans le cadre de la conversation à des
dispositions spécifiques, loin d’être présentes dans chacune de nos discussions, et qui seraient
en cela de l’ordre de la forme implicite : attention, reprise de la parole de l’autre et élaboration
à partir de celle-ci, coproduction de sens.

Prenons l’exemple du Boat Project23. Les artistes de Lone Twin, Gregg Whelan et Gary Winters,
invitent les habitants d’Emsworth, petite ville du Sud Est de l’Angleterre, et sa région, par le
biais  d’affichettes,  d’annonces  dans  les  journaux,  du  bouche-à-oreille,  à  leur  donner  des
morceaux de bois. Pas n’importe quel morceau de bois. Un morceau de bois qui aurait une
histoire spécifique, une valeur particulière. Les heureux propriétaires de ce type de morceau
de bois peuvent se présenter dans un hangar dans la Marina d’Emsworth, tous les week-ends,
pendant près d’un an. Ils racontent l’histoire de ce bout de bois, le donnent officiellement à
Gregg et Gary. On les prend en photo avec leur donation. Le tout est enregistré. Tous les
morceaux de bois donnés sont ensuite assemblés pour construire un voilier. Ce voilier a vu le
jour en juin 2012 et sa coque est effectivement composée de manches de guitare, branches
d’arbre, lattes de lit, grigris exotiques et jouets d’enfant. Le bateau a été baptisé Collective
Spirit.

Mais la spécificité et la valeur de ce projet résident ailleurs : le hangar à bateaux du Boat
Project  était un lieu ouvert tous les jours durant plus d’un an, pour accueillir volontaires,
visiteurs curieux ou égarés. À l’intérieur, il ne leur était pas proposé une maquette du projet ou
des plaquettes informatives, mais la possibilité de participer pratiquement à la construction du
bateau ou à la bonne menée du projet lui-même : Jesse ou Mark, respectivement artisan et
constructeur de bateaux, procédaient à leur tâche et invitaient les visiteurs à les aider. Ainsi,
lorsque je me suis rendue dans le hangar à bateaux du Boat Project, j’ai été sollicitée pour



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 9/18

aider à construire la coque du voilier. Il s’agissait de coller plusieurs fines lattes de bois de
plusieurs mètres de long les unes aux autres. Spontanément, pour accomplir cette tâche,
l’artisan devait s’associer aux autres personnes présentes à ce moment-là dans le hangar, car
la longueur des lattes exigeait plusieurs personnes pour la pose. La coopération n’était pas
ainsi  une  modalité  de  rapports  mise  en  scène  par  un  dispositif  :  elle  est  une  nécessité
technique dont la dimension impérieuse fonctionne comme passage à l’acte. La coopération
passe par l’apprentissage de gestes, par l’aide physique, mais aussi par le partage de conseils,
de microsolutions aux problèmes rencontrés devant la tâche à accomplir  ensemble.  Cette
coopération s’approfondit au fur et à mesure du temps passé ensemble dans ce hangar, au fil
des week-ends. Elle se traduit alors par une connaissance accrue des compétences de chacun,
par une lecture plus fine des comportements, par une anticipation plus grande des gestes à
faire  et  ainsi  par  une coordination,  une fluidité,  une  unanimité  dans  la  construction  qui
transmutent la coopération en communauté. Ce phénomène est décrit par Richard Sennett
quand il analyse le fonctionnement d’un atelier de luthier comme modèle de «comportement
social dialogique » : il met notamment l’accent sur l’importance des comportements corporels
dans  l’établissement  d’un  savoir  travailler  ensemble  informel,  c’est-à-dire  spontané,  non
réfléchi24.

Autrement dit, les matières bricolage, cuisine, conversation sont susceptibles de susciter la
coopération  sans  que  l’artiste  ait  besoin  de  demander  aux  participants  de  bien  vouloir
coopérer. La coopération est générée par la matière même en tant qu’elle recèle cette forme
implicite, elle est produite de façon immanente, tant et si bien qu’il y a une autonomie de la
communauté créée par la  pratique.  Elle  n’est  pas une directive de création imposée par
l’artiste. Ainsi le choix de ces matières apparaît comme une solution à un problème central
pour l’artiste en art participatif : comment créer une situation de collaboration, c’est-à-dire des
rapports  horizontaux ou égalitaires,  alors  que son statut  d’artiste  lui  donne a  priori  une
position surplombante et dominante sur les participants ? Choisir la cuisine, le bricolage ou la
conversation permet à l’artiste de se délester de son rôle traditionnel  d’auteur,  d’origine
absolue de l’œuvre, rôle devenu encombrant dans le cadre d’une pratique fondée sur une
coproduction dans le champ social. La conversation, telle que décrit par Certeau, est à ce titre
exemplaire :

« les rhétoriques de la conversation ordinaire sont des pratiques transformatrices
de “situations de paroles”, de productions verbales où l’entrelacs des positions
locutrices instaure un tissu oral sans propriétaires individuels, les créations d’une
communication qui n’appartient à personne. La conversation est un effet provisoire
et collectif de compétences25 ».

De même, dans Intervention to Aid Drug-Addicted Woman, WochenKlausur est à l’origine de la
«situation de paroles » en choisissant la matière de la conversation pour leur œuvre. Mais la
conversation qui  s’établit  entre  élus  et  activistes  et  la  coopération dans la  résolution de
problèmes qui en résulte n’est pas leur production, elle n’est pas de leur fait, ils n’en sont pas
l’auteur : elle advient comme forme implicite de la conversation.

Ainsi, la coopération que l’artiste espère mettre en place advient sans qu’il la commande –
mais grâce à lui, ou plutôt grâce à sa bricologie, à sa capacité à déceler dans les matières
brutes les formes implicites. Peut ainsi advenir une forme de communauté.

La fabrication d’habitudes
L’art participatif peut être analysé comme l’une des incarnations les plus récentes et les plus
radicales de ce que l’on pourrait qualifier de phylum des avant-gardes. « Phylum » est un
concept employé par Gilbert Simondon dans Du mode d’existence des objets techniques pour
désigner une lignée technique qui constitue une famille historique entre différents objets - par
exemple : arc, arbalète, moteur à ressort26. Dans le cadre d’une définition de l’art, il s’agirait



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 10/18

d’une lignée esthétique entendue comme parenté de formes, problèmes et idéaux. L’histoire de
l’art  serait  ainsi  constituée de multiples phylums –  parmi eux celui  des avant-gardes.  Le
phylum des avant-gardes pourrait être ainsi caractérisé par :

•  Une  conception  de  l’art  comme  corps  d’habitudes  historiques  et  non  comme  essence
anhistorique.

• Une révolution des formes : les formes anciennes sont récusées au profit de nouvelles qui
n’ont pas l’air artistiques.

• Un idéal : changer l’art – qui passe par la transformation des « habitudes d’art ».

• Un pari : changer l’art et la vie – l’art est capable de changer la vie.

L’art participatif partage, avec les mouvements d’avant-gardes, les mêmes enjeux et modes
d’actions. L’art participatif reconfigure les habitudes d’art, à partir de la question : comment
l’art peut changer la vie, c’est-à-dire avoir une effectivité sur le plan social et politique, dans le
contexte  démocratique  actuel  ?  C’est  ce  problème  commun  aux  avant-gardes,  ici
recontextualisé  en  fonction  des  données  sociopolitiques  actuelles,  qui  constitue  un  des
invariants des projets d’art participatif. Plusieurs éléments de solution ont été mis en place
pour résoudre ce problème : la participation entendue comme coproduction, l’inscription de
ces  projets  artistiques  toujours  déjà  dans  la  sphère  sociale  en  sont  des  exemples.  Nous
postulons que le choix des pratiques quotidiennes comme matières de ces projets fait partie de
ces solutions au problème « comment changer la vie par l’art ? ».

Changer les habitudes quotidiennes par l’art pour
changer la vie
En effet, la cuisine, le bricolage, la conversation sont des activités quotidiennes. En tant que
telles,  elles  sont  structurées  par  un  certain  nombre  d’habitudes.  Plus  précisément,  ces
pratiques  sont  productrices  d’habitudes.  C’est  en  cuisinant  tous  les  jours  que  je  prends
l’habitude d’utiliser tels ingrédients et de maîtriser tel appareil, c’est dans et par la discussion
répétée que je prends l’habitude de couper la parole à mon interlocuteur ou d’être attentif au
choix  de  ses  mots  etc.  Nous  faisons  ainsi  l’hypothèse  que  l’importation  des  pratiques
quotidiennes depuis la sphère sociale jusqu’à la sphère artistique traduit l’intérêt des artistes
pour une troisième forme implicite des pratiques quotidiennes conçues comme matières pour
l’artiste : la fabrication d’habitudes. En effet, le déplacement de l’activité quotidienne depuis
son milieu naturel jusqu’à un milieu complètement neuf pour l’usager induit des conséquences
sur les habitudes et leur production. Dans un premier temps, les habitudes du participant se
manifesteront  et  permettront  une  certaine  immédiateté  et  fluidité  dans  le  rapport  du
participant au projet ; dans un second temps, si le projet a lieu sur la durée, la pratique
quotidienne « hors-cadre », c’est-à-dire telle que reconfigurée par l’artiste, va produire de
nouvelles habitudes. Une fois le projet terminé, le participant va pour autant continuer à
pratiquer la même activité dans la vie. L’ambition des artistes en art participatif est que les
habitudes contractées dans le temps du projet autour de ces activités se prolongent, perdurent
dans la vie quotidienne des participants. Le pari consisterait à ce que changer les habitudes
quotidiennes par l’art permette de changer la vie. On notera que ce pari est extrêmement
pertinent du point de vue du projet des avant-gardes. En effet, quoi de plus efficace pour
changer la vie que de parvenir à changer son tissu même, c’est-à-dire les façons d’agir, de
comprendre et d’aimer que sont les habitudes ? Il y aurait là un canal entre l’art et la vie,
jusque-là inexploité.

Prenons  l’exemple  d’Intervention  to  Aid  Drug-Addicted  Women  du  collectif  allemand
WochenKlausur. Ce collectif se situe dans une branche très spécifique de l’art participatif : les
issue-based projects. Grant Kester décrit ainsi ce type de projet :



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 11/18

« [These] projects are defined in terms of a set time frame during which they first
describe a specific problem and then bring together the resources necessary to
facilitate its resolution through a concentrated series of actions27. »

Le projet Intervention to Aid Drug-Addicted Women consiste à parvenir à faire dialoguer des
acteurs  politiques  et  sociaux  qui  ont  échoué  à  communiquer  plusieurs  fois  lors  de
concertations précédentes : ici, en l’occurrence, plus de 50 membres du personnel politique et
activiste de la ville de Zürich. Le problème à résoudre est le suivant : de plus en plus de jeunes
femmes en situation d’addiction à la drogue recourent à la prostitution pour financer l’achat de
substances. Elles se retrouvent ainsi quasiment sans-abri, errant dans les rues à longueur de
journée,  souvent victimes de harcèlement par la  police ou d’agressions par leurs clients,
n’ayant aucun endroit  où aller.  Cette situation devient critique, générant de plus en plus
d’altercations et de tensions sociales au quotidien. WochenKlausur décide d’affréter un petit
bateau sur le lac de Zürich et convie à bord tous les acteurs du problème.

La croisière dure à chaque fois quelques heures, et ce pendant plusieurs semaines. Le projet
consiste en la conversation prolongée, soutenue entre les différents acteurs de ce problème de
la ville de Zürich. L’intérieur du bateau a été aménagé de façon inhabituelle : papier peint
étoilé, sièges fleuris en plastique, nappes colorées sur lesquelles trônent assiettes en carton
remplies de tartines., papier peint étoilé. Le décor ressemble davantage à celui d’un goûter
d’anniversaire qu’à une salle de réunion politique.

Au fil des jours, les acteurs finissent par trouver un terrain d’entente. Grant Kester estime que
la  réussite  du  dialogue  tient  principalement  à  la  création  de  conditions  de  conversation
nouvelles dans lesquels les acteurs se sentent moins représentants de leur institution,  se
définissent  moins  par  leur  fonction  sociale  ou  politique  par  rapport  au  cadre  quotidien,
habituel  de  négociations28.  On  pourrait  interpréter  ces  décadrages  à  échelle  individuelle
comme résultant du décadrage général opéré par le projet ; celui de l’importation de cette
conversation politique déjà en cours dans un tout nouveau cadre artistique. Ces effets de
décadrage constituent un moyen privilégié de travailler sur les habitudes, dans la mesure où ils
tiennent ensemble « ce qui est d’habitude » et « ce qui est maintenant», permettant à chacun
de mesurer l’écart. Ce projet a débouché sur la mise en place d’une solution concrète toujours
opérationnelle aujourd’hui : l’établissement d’une maison d’accueil pour ces jeunes femmes,
avec lits, espaces de repos et soins.

On peut faire l’hypothèse que cette pratique de la conversation entre acteurs auparavant
irréconciliables dans le cadre du projet a entraîné des changements dans les relations entre les
acteurs présents, grâce à la transformation d’expériences positives en habitudes. Le fait de
pouvoir communiquer dans un cadre qui délivre un peu de sa fonction sociale et politique
permet par exemple de rompre avec l’habitude d’assigner à identité son interlocuteur – on a
davantage l’impression d’être confronté à une personne singulière, plutôt qu’au représentant
d’une  caste  sociale,  d’une  position  politique  etc.  Les  préjugés  des  activistes  sur  les
fonctionnaires de la ville de Zürich et réciproquement ont pu raisonnablement tomber ou tout
du moins être nuancés par cette expérience. Cette nouvelle façon de se rapporter aux autres a
été connotée positivement, dans la mesure où elle a permis de résoudre un problème commun,
et qu’elle a pu se transformer en habitude dans les interactions postérieures entre les acteurs
ayant participé au projet de WochenKlausur. Un changement d’habitudes de cet ordre change
la vie, en tant qu’il ouvre la possibilité d’un processus de décision concerté quant aux actions
pour la ville : ce changement d’habitude peut produire des effets sociopolitiques importants.

La forme implicite de fabrication d’habitudes propre aux pratiques quotidiennes représente
ainsi une motivation centrale dans le choix de ces matières par les artistes, et constitue le
socle du type d’engagement social et politique spécifique de l’art participatif.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 12/18

Le travail des formes implicites par l’artiste
Une fois que le charpentier et l’artiste ont sélectionné tel matériau pour ses formes implicites
adaptées à l’objet qu’ils se proposent de créer, vient le temps du travail de ce matériau : c’est
le  second  moment  de  manifestation  des  formes  implicites  dans  la  matière,  décrit  par
Simondon29.  La qualité du travail  du charpentier dépend strictement de sa compétence à
travailler dans le sens  des formes implicites de la matière qui sont autant d’informations
guidant l’opération technique :

« La fragilité extrême des bois déroulés, prohibant leur emploi en couche unique
non collée, provient du fait que ce procédé […] donne bien une feuille de bois, mais
sans respecter le sens des fibres sur une longueur suffisante : la forme explicite
produite par l’opération technique ne respecte pas, dans ce cas, la forme implicite30

».

Plus la forme explicite respecte les formes implicites, plus l’objet sera propre à l’usage, plus il
sera robuste. Le même type d’évaluation peut-il être appliqué au travail spécifique de l’artiste
en art participatif ?

Travailler en connaissance / travailler indépendamment
des formes implicites
À la différence du charpentier, l’artiste n’a pas pour préoccupation première la robustesse
physique de l’objet qu’il crée. Il ne lui est donc pas absolument nécessaire de suivre les formes
implicites de la matière qu’il travaille pour que son œuvre soit viable, contrairement à un
charpentier qui court le risque de faire s’écrouler un toit. Ainsi à l’inverse du charpentier ou de
tout  artisan,  l’artiste  se  retrouve  devant  un  choix,  une  fois  qu’il  a  sélectionné  certaines
matières pour les formes implicites qu’il a pu y identifier : il peut décider de travailler dans le
sens des formes implicites identifiées, ou il peut décider de travailler contre. Dans les deux cas
néanmoins, l’artiste travaille en connaissance des formes implicites.

Nous avons vu, à travers les projets artistiques évoqués précédemment, en quoi peut consister
un travail dans le sens des formes implicites. Le projet de l’artiste suisse Christoph Büchel
intitulé Piccadilly Community Centre (2011) constitue quant à lui un bon exemple de ce que
peut signifier travailler contre les formes implicites de la matière choisie.

Travailler contre les formes implicites
Christoph Büchel choisit de mettre en place, dans les locaux de la galerie Hauser & Wirth, un
centre d’activités communautaires similaire dans les moindres détails à ceux que l’on peut
trouver dans des quartiers populaires de Londres : un « message board » rempli à craquer de
petites annonces dans le hall, des tirelires pour des opérations caritatives, une moquette usée,
un calendrier d’activités allant de la réflexologie à la danse de salon, des meubles démodés. Le
centre est présenté sur un prospectus de la façon suivante :

« Voluntarily run community centre […] not reliant on grants or outside funding
[…] self-sustained through the kind and dedicated work of our volunteers and
supporters31 ».

La  matière  choisie  par  l’artiste  –  le  centre  communautaire  –  a  pour  forme implicite,  la
convivialité, sentiment habituellement produit par la fréquentation répétée des ateliers, les
interactions qui y ont lieu, l’entraide sur laquelle repose le fonctionnement du centre. Cela est
promis par les adjectifs et adverbes choisis dans le prospectus – « voluntarily », « kind », «



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 13/18

dedicated » – comme par des objets présents dans le centre, le « message board » par exemple
ou la proposition de «Lunchtime Laughter Sessions ».

Mais Christoph Büchel fait le choix de travailler contre cette forme implicite de la convivialité.
Pour ce faire, il a demandé à des habitués d’autres centres communautaires de venir au centre
pratiquer leurs activités hebdomadaires.  On retrouve principalement des personnes âgées
désargentées et isolées qui viennent passer leur journée au centre. Tant et si bien que le
public, qui n’est pas lui familier avec ce type de lieu, qui ne sait pas encore s’il vient juste voir
ou assister à un atelier,  se retrouve dans une position sociale très inconfortable.  Vient-il
observer comme une curiosité, kitsch, démodée et décatie, ce qui est l’environnement habituel
de ces personnes âgées? Va-t-il vouloir s’engager dans une activité avec ces personnes qu’il ne
connaît pas, qui ne sont pas de son milieu social ? Au lieu d’un sentiment de convivialité, le
spectateur se retrouve confronté à un sentiment de malaise social, face à un gouffre. Le travail
contre  les  formes  implicites  de  la  matière  permettrait  à  Büchel  de  faire  vivre  de  façon
resserrée,  à  travers la  mise en place de ce centre communautaire,  les fractures sociales
creusées  par  la  politique  de  David  Cameron  qui  prône  le  volontariat  individuel,  en
remplacement du service public, à l’origine d’une plus grande vulnérabilité des personnes
habituées de ces centres communautaires, et d’une déréliction de ces institutions.

Cette étude d’un travail contre les formes implicites de la matière nous permet de raffiner ce
que l’on entend communément par œuvre subversive. Une forme spécifique de la subversion
consiste, en effet, à travailler contre les formes implicites de la matière afin de provoquer des
effets affectifs chez le spectateur ou le participant, dont l’artiste espère qu’ils pourront être
transmutés en critique, par métabolisation de l’expérience32. Un certain nombre d’artistes en
art  participatif  fondent  leur  pratique  sur  ce  rapport  spécifique  aux  formes  implicites,
constituant une sorte de tradition au sein de cet art récent : Santiago Serra, Francis Älys ou
Pawel Althamer par exemple.

Ainsi l’on peut dégager une spécificité fondamentale dans le travail de la matière entre l’artiste
et l’artisan : la qualité de l’œuvre ne dépend pas nécessairement du suivi des formes implicites
de la matière. Le choix de travailler dans le sens des formes implicites de la matière ou contre
elles dépend des effets recherchés par l’artiste. Les conséquences de ce choix sont à la fois
éthiques – le type de rapport instauré par les participants –,  et esthétiques – l’ambiguïté
comme qualité formelle héritée du modernisme est par exemple plus facilement mise en place
par un travail contre les formes implicites de la matière33.

Travailler indépendamment des formes implicites
Mais les artistes peuvent également entretenir un autre rapport à la matière qui n’est pas de
l’ordre du travail en connaissance des formes implicites : l’artiste peut choisir de travailler
indépendamment des formes implicites. Ce pôle opposé de positionnement par rapport à la
matière comprend deux situations différentes : soit l’artiste est suffisamment bricologue pour
avoir choisi sa matière en fonction des formes implicites identifiées, et décide néanmoins de ne
pas  travailler  en  fonction  d’elles,  par  mépris  pour  leurs  effets  ;  soit  l’artiste  n’est  pas
bricologue,  n’a  aucune  idée  des  formes  implicites  de  la  matière  qu’il  travaille  et
conséquemment  les  néglige,  par  ignorance.  Dans  le  cas  de  l’artisanat,  ce  type  de
positionnement  par  rapport  à  la  matière  a  des  répercussions  directes  sur  la  qualité,
simultanément, de l’artisan et de l’objet produit.

Dans le cas de l’art participatif, on peut se demander si le sentiment d’artificialité produit par
certains dispositifs de participation n’est pas une conséquence directe de cette ignorance. On a
vu précédemment que la coopération et la communauté pouvaient advenir de la matière même
des  pratiques  quotidiennes  en  tant  qu’elles  sont  des  formes  implicites.  Travailler
indépendamment des formes implicites de la matière induirait le sentiment chez le participant
que ces effets recherchés sont mis en scène plus qu’ils ne sont mis en action : le dispositif fait
voir au participant les effets recherchés vers lesquels tendre (interagir avec d’autres, aider) au
lieu de lui permettre spontanément de faire, d’agir dans la direction de ces effets.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 14/18

Sous cette hypothèse, si un travail contre les formes implicites de la matière peut donner lieu à
la  production  d’un  projet  artistique  de  qualité,  un  travail  indépendamment  des  formes
implicites de la matière produit plus vraisemblablement un projet ineffectif.

Le travail des formes implicites par les participants
Suivre les étapes de la prise de forme propres au travail du charpentier telles qu’elles sont
explicitées par Simondon nous a permis de porter un regard analytique sur le travail spécifique
de  l’artiste  en  art  participatif,  travail  auparavant  opaque  au  sens  où  les  catégories
traditionnelles ne parvenaient pas à en rendre compte. Nous avons pu établir à la fois quel
était  son  savoir-faire  propre:  la  bricologie  ou  la  maîtrise  de  l’identification  des  formes
implicites  des  matières.  Si  cette  bricologie  est  présente  chez  des  artistes  appartenant  à
d’autres champs de création, nous pouvons néanmoins faire l’hypothèse que cette bricologie
est particulièrement développée chez les artistes en art participatif. En effet, leur pratique leur
permet d’avoir toutes les matières à disposition, y compris des matières qui ne possèdent pas
de tradition en histoire de l’art et dont il s’agit ainsi de découvrir en pionnier les formes
implicites.  Dans un second temps,  nous avons pu constater que le moment crucial  de la
sélection de la matière pour ses formes implicites est suivi d’un travail de la matière qui se fait
suivant ou contre celles-ci. Ce second moment de décision artistique induit certains caractères
esthétiques et éthiques de l’œuvre. Ainsi, le travail d’un artiste en art participatif requiert une
technicité, à l’inverse de ce qui est communément admis. Cette technicité est très proche de
celle  de  l’artisanat  tel  que  décrit  par  Simondon  :  elle  pourrait  être  définie  comme une
intelligence des formes implicites de la matière qui se manifeste à la fois en amont du projet et
dans sa réalisation pratique.

Néanmoins, l’art participatif se distingue des autres pratiques contemporaines par le fait que
l’œuvre est  coproduite  par  l’artiste  et  les  participants.  Si  nous prenons au sérieux cette
structure, cela signifierait que les formes implicites de la matière, si elles ne sont pas le plus
souvent choisies par les participants, sont néanmoins travaillées par eux dans le temps de la
réalisation du projet. Cette hypothèse pose problème à première vue, dans la mesure où elle
suggère que les formes implicites seraient explicites, c’est-à-dire immédiatement repérables
par les participants : il faut les voir pour les travailler. Or, de la même façon que les formes
implicites du bois d’épicéa ne sont pas discernables pour qui n’a pas été formé au travail du
bois, les formes implicites des pratiques quotidiennes en art participatif sont opaques aux
participants. On pourrait objecter qu’à partir du moment où ces pratiques sont quotidiennes,
elles sont familières aux participants et ceux-ci sont ainsi en mesure de manipuler ces matières
en  connaissance  de  cause.  Mais  nous  pouvons  faire  l’hypothèse  vraisemblable  que  c’est
précisément en tant qu’elles sont quotidiennes qu’elles ne sont pas l’objet d’une réflexivité
analytique de la part des participants : ils n’en ont nul besoin pour les mener à bien dans la vie
de tous les jours.

Quelle forme peut prendre alors le travail  des formes implicites par les participants sans
identification  de  celles-ci  ?  Comme nous  l’avons  vu  précédemment,  les  formes  implicites
identifiées  par  les  artistes  dans  les  pratiques  quotidiennes  –  réappropriation  créatrice,
coopération, fabrication d’habitudes – sont autant de lignes de force des projets susceptibles
d’induire leur réalisation effective par les participants. Elles sont puissances en devenir ; elles
ne sont pas des caractéristiques formelles, et comme telles, elles ne sont pas ainsi perceptibles
par les participants. Ce que le participant voit, c’est un hangar à bateaux avec du matériel de
construction,  des  gens  avenants  et  une  tâche  à  accomplir  ;  c’est  une  cuisine  remplie
d’ingrédients exotiques, un tablier pour chacun, et des plats à préparer ; c’est un bateau
décoré comme pour une fête de famille sur le lac de Zürich, des compagnons de croisière qu’il
n’aurait pas choisis, et des problèmes à résoudre. C’est-à-dire que le participant voit deux
choses : d’une part, la fin explicite du projet énoncée littéralement par l’artiste (construire un
voilier, apprendre à cuisiner irakien, résoudre un problème social à Zürich) ; d’autre part, la
préparation  de  la  matière  par  l’artiste  de  telle  sorte  que  les  formes  implicites  puissent
effectivement se manifester, préparation qui correspond aux aménagements, au décor, aux
détails formels du projet. Les formes implicites sont ainsi, du point de vue de l’artiste, des



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 15/18

agents dormants :  capables de produire des effets,  à condition seulement d’être activées.
Autrement dit, en art participatif, ce sont les participants, et non l’artiste, qui transforment les
formes implicites identifiées et préparées par l’artiste, en formes explicites. L’artiste serait
comme ce charpentier qui aurait disposé sur l’établi de son atelier un bois spécifique, dans le
sens de la coupe, et juste à côté l’outil optimal pour scier ce bois. Le participant serait celui qui
entrerait dans l’atelier à ce moment-là et couperait le bois choisi avec l’outil choisi selon le
sens de la coupe choisi :  il  jouirait de la qualité du bois produit par cette coupe, et des
perspectives que cela lui ouvre en termes de fabrication, effets qui sont les résultats des
décisions de l’artisan, nées de son savoir-faire. Il s’agit de bien comprendre le fonctionnement
des formes implicites, afin d’éviter tout malentendu : celles-ci n’agissent pas comme des règles
à suivre ou comme des manipulations insidieuses. L’action des participants n’est ainsi pas
induite  de  façon  mécanique  par  le  travail  de  l’artiste.  Nos  actions  sont  continuellement
informées par les formes implicites des matières auxquelles nous sommes confrontés. Elles
sont autant d’occasions d’action34, même d’actions effectives35.

Une distinction définitionnelle entre œuvre d’art et objet technique peut être ici utile pour
éclairer le rôle des participants dans l’art participatif. L’objet technique met en place des
moyens optimaux pour atteindre et reproduire une fin claire et distincte. L’œuvre d’art met en
place  des  moyens  optimaux pour  atteindre  une  nébuleuse  de  fins  qui  n’est  ni  claire,  ni
distincte, et qui, en droit, doit être ouverte. L’œuvre d’art est un objet technique qui met en
place des moyens optimaux pour des fins non déterminées. L’œuvre avoue toujours une fin,
mais ce n’est jamais celle ou la seule qui advient. C’est sa bizarrerie propre, ce qui la rend
indescriptible dans le champ des objets humains, qui sont toujours définis par leurs usages,
c’est-à-dire leurs fins. Une œuvre d’art, si ses fins sont claires et distinctes pour l’artiste et le
spectateur, devient un objet technique (ce qui n’est pas pire, ou moins noble, mais différent
comme mode d’existence). Les fins d’une grande œuvre d’art sont co-construites, elles sont
contradictoires, elles sont à diffusion lente, elles apparaissent avec le temps qui passe et se
reconfigurent, elles dépassent et l’artiste et son public et son temps.

À la lumière de cette distinction conceptuelle entre œuvre d’art et objet technique, nous
pouvons raffiner notre compréhension du rôle des participants dans un projet d’art participatif
: leur intervention ne consiste pas à atteindre des fins construites et prévues par l’artiste,
puisque l’artiste lui-même ne sait pas pleinement quelles sont ses fins36. C’est cette spécificité
de la création qui fait que les participants ne sont pas des instruments au service de l’artiste.
Au contraire, l’intervention des participants crée des fins nouvelles non anticipées ou non
souhaitées par l’artiste. C’est par cette création de fins nouvelles que l’on peut affirmer que ce
sont les participants qui transforment les formes implicites en forme explicite. Cette forme
explicite n’est pas le résultat de l’application d’une feuille de route fournie par l’artiste. Elle est
la réalisation d’un projet co-construit dans ses moyens comme dans ses fins.

La conceptualité simondonienne nous a ainsi permis de prendre la mesure de tout le travail
effectif de l’artiste en art participatif comme identification, maîtrise et préparation des formes
implicites de la matière ; elle nous permet aussi de mettre en lumière le point où son travail
s’arrête, délaissant ce qui a été le privilège rayonnant des artistes jusqu’alors. L’art participatif
accomplit,  en effet,  une passation de pouvoirs inédite dans l’histoire de l’art :  le pouvoir
prométhéen de l’artiste est transféré aux participants.

Bibliographie
BISHOP, Claire, Artificial Hells. Participatory Art and the Politics of Spectatorship, Londres,
Verso, 2012.

DE CERTEAU, Michel, L’Invention du quotidien.  1. Arts de faire,  [1990], Paris, Gallimard,
2012.

FOCILLON, Henri, Vie des formes, [1943] Paris, PUF, 2012.



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 16/18

GIBSON, James Jereome, Approche écologique de la perception visuelle, [1979], Paris, Éditions
Dehors, 2014.

GREENBERG, Clement, « Towards a Newer Laocoon », [1940], dans Pollock and After. The
Critical Debate, New York, Harper and Row, 1985, p. 42.

KESTER,  Grant,  Conversation  Pieces.  Community  and  Communication  in  Modern  Art,
Berkeley, University of California Press, 2004.

LUSE,  Mimi,  «  Review  of  Piccadilly  Community  Centre  de  Christoph  Büchel  »,  Frieze
Magazine,  n°142,  Octobre  2011.  [En  ligne],  mis  en  ligne  le  01/10/2011.  URL  :
www.frieze.com/article/christoph-büchel-1,  consulté  le  22/05/2022.

MORIZOT, Baptiste, Hasard et individuation. Penser la rencontre comme invention à la lumière
de l’œuvre de Gilbert Simondon, thèse de doctorat, ENS de Lyon, soutenue le 10/12/2011.

RANCIERE, Jacques, Le Spectateur émancipé, Paris, La Fabrique, 2008.

SENNETT,  Richard,  Together.  The  Rituals,  Pleasures  & Politics  of  Cooperation,  Londres,
Penguin Books, 2012.

SIMONDON, Gilbert, Du mode d’existence des objets techniques, [1958], Paris, Aubier, 2012.

SIMONDON, Gilbert,  L’Individuation  à  la  lumière  des  notions  de  forme et  d’information,
[1964], Grenoble, Million, 2005.

ZHONG,  Estelle,  MORIZOT,  Baptiste,  «  Pour  une  esthétique  de  la  rencontre.  Art  et
individuation », dans Reclaiming Art, Reshaping Democracy, Dijon, Les Presses du Réel, 2016.

Vidéographie

COATES, Marcus, Journey To The Lower World, 2004.

DELLER, Jeremy, The Battle of Orgreave, 2001.

HIRSCHHORN, Thomas, Gramsci Monument, 2014.

RAKOWITZ, Michael, Enemy Kitchen Mobile Food Truck, 2004.

© Zhong, E. 2015 « Des formes cachées dans la matière. La bricologie de l’art participatif à la
lumière de la pensée de Gilbert Simondon » in Th. Golsenne & P. Ribault,Techniques&Culture
64 « Essais de bricologie. Ethnologie de l'art et du design contemporains » : 96-99. [Version
papier, synthèse de la version complète parue sous format électronique]

© Zhong, E. 2015 « Des formes cachées dans la matière. La bricologie de l’art participatif à la
lumière de la pensée de Gilbert Simondon »inTh. Golsenne & P. Ribault,Techniques&Culture64
«  Essais  de  bricologie.  Ethnologie  de  l'art  et  du  design  contemporains  ».  doi:
doi.org/10.4000/tc.7567.  [format  électronique]

Il s’agit d’une synthèse de l’article, fac-similé de la version papier. URL :1.
L’auteur se réfère ici aux vidéos suivantes : COATES, Marcus, Journey To The Lower2.
World, 2004 ; DELLER, Jeremy, The Battle of Orgreave, 2001 ; HIRSCHHORN, Thomas,
Gramsci Monument, 2014 ; RAKOWITZ, Michael, Enemy Kitchen Mobile Food Truck,
2004. 



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 17/18

BISHOP, Claire,  Artificial  Hells.  Participatory Art and the Politics of Spectatorship,3.
Londres, Verso, 2012. 
SIMONDON, Gilbert, L’Individuation à la4.
KESTER, Grant, Conversation Pieces. Community and Communication in Modern Art,5.
Berkeley, University of California Press, 2004. 
SIMONDON, Gilbert, L’Individuation à la6.
Pour une mobilisation de la théorie de l’individuation simondonienne dans un cadre de7.
réflexion esthétique, voir ZHONG, Estelle, MORIZOT, Baptiste, « Pour une esthétique
de la rencontre. Art et individuation », dans Reclaiming Art, Reshaping Democracy,
Dijon, Les Presses du Réel, 2016. 
FOCILLON, Henri, Vie des formes, [1943], Paris, PUF, 2012. 8.
Ibidem, p. 50. 9.
Note de l’auteur : Nous soulignons. SIMONDON, Gilbert, L’Individuation à la10.
Ibidem. 11.
MORIZOT, Baptiste, Hasard et individuation. Penser la rencontre comme invention à la12.
SIMONDON, Gilbert, L’Individuation à la13.
MORIZOT, Baptiste, Hasard et individuation. Penser la rencontre comme invention à la14.
FOCILLON, Henri, Vie des formes, op. cit., p. 61. 15.
SIMONDON, Gilbert, L’Individuation à la16.
Ibidem. 17.
Ibid. 18.
DE  CERTEAU,  Michel,  L’Invention  du  quotidien.  1.  Arts  de  faire,  [1990],  Paris,19.
Gallimard, 2012, p. XL. 
Ibidem, p. XLV. 20.
Ndlr : Photo du21.
RAKOWITZ, Michael, Ennemy Kitchen, 2006. 22.
Ndlr : Photos du23.
SENNETT,  Richard,  Together.  The  Rituals,  Pleasures  &  Politics  of  Cooperation,24.
Londres, Penguin Books, 2012, p. 205. 
DE CERTEAU, Michel, L’Invention du quotidien. 1. Arts de faire, op. cit., p. L. 25.
SIMONDON, Gilbert, Du26.
KESTER, Grant, Conversation Pieces. Community and Communication in Modern Art,27.
Berkeley, University of California Press, 2004, p. 98.
Nous pourrions proposer la traduction suivante : « Ces projets sont définis en fonction
d'une  durée  déterminée  au  cours  de  laquelle  ils  décrivent  d'abord  un  problème
spécifique et rassemblent ensuite les ressources nécessaires pour faciliter sa résolution
par une série d'actions concentrées ». 
Ibidem, p. 2. 28.
SIMONDON, Gilbert, L’Individuation à la29.
Ibidem, p. 53. 30.
LUSE, Mimi, « Review of Piccadilly Community Centre de Christoph Büchel », Frieze31.
Magazine,  n°142,  Octobre  2011.  [En  ligne],  mis  en  ligne  le  01/10/2011.  URL  :
www.frieze.com/article/christoph-büchel-1, consulté le 22/05/2022.
Nous pourrions traduire ce passage par : « Centre communautaire géré bénévolement



© Design in Translation
téléchargé le 2026-01-15 13:24:13, depuis le
216.73.216.155 18/18

[...]  ne dépendant pas de subventions ou de financements extérieurs [...]  autonome
grâce au travail bienveillant et dévoué de nos bénévoles et sympathisants ». 
Note de l’auteur : Ce positionnement s’apparente fortement à ce que Jacques Rancière32.
décrit comme le paradigme d’engagement artistique traditionnel, « le modèle critique
mimétique ». Selon Rancière, les limites de ce modèle se situent dans l’absence « de
transmission calculable entre choc artistique sensible, prise de conscience intellectuelle
et mobilisation politique […]. On ne passe pas de la vision d’un
Note  de  l’auteur  :  Pour  Clement  Greenberg,  la  peinture  doit  générer  «  infinite33.
possibilities » en matière de sens, « approaching the brink of meaning and yet never
falling over it ». C’est cette ambiguïté de la peinture, considérée comme une qualité à la
fois esthétique et morale supérieure, qui la distingue ou doit la distinguer absolument
de la culture consumériste, du kitsch.
GREENBERG, Clement, « Towards a Newer Laocoon », dans Pollock and After. The
Critical Debate, [1940], New York, Harper and Row, 1985, p. 42. 
Note de l’auteur :  La forme implicite fonctionne comme une invite, affordance  des34.
objets vus, suivant la théorie écologique de la perception visuelle de Gibson. 
GIBSON, James Jerome, Approche écologique de la perception visuelle, [1979], Paris,35.
Éditions Dehors, 2014. 
Note de l’auteur : Cette définition de l’œuvre d’art mériterait de donner lieu ailleurs à36.
une étude spécifique des issue-based projects. 


